
International Journal of Developmental Issues in Education & Humanities 
Bilingual Journal of the Faculty of Education, University of Buea 
Volume 1, Issue 1 November–December 2025, pp. 348-366  
DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.18016004 
  

 
 

 

Copyright: © The Author(s), 2025. Published by Faculty of Education, University of Buea. This is 

an Open Access article, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 

License (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), which permits unrestricted use, 

distribution and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.                                 

.                                                                                                                                                              Page 348 of 366 

CORPS CACHÉS, VOIX ABSENTES : EXPÉRIENCE DE DIEU 
ET VULNÉRABILITÉ PSYCHIQUE EN CONTEXTE RELIGIEUX 

AFRICAIN 
 

Tcheufang Simeu Madeleine Armelle* & Ntjam Marie-Chantale 

Laboratoire de Psychologie et des Sciences du Comportement 

Université de Douala 

 

Abstract 

The article proposes the conceptual model ‘Hidden Bodies, Absent Voices’ to analyse 

the unseen psychological vulnerability of nuns in sub-Saharan Africa, where the 

intensification of religious practices creates a paradox: spiritual experience, while 

being a source of resilience, can also lead to hidden fragility. The model articulates 

the subjective experience of the divine, invisible suffering, and the social dynamics 

of silence and stigmatisation. It demonstrates that the ideal of perfection in 

consecrated life neutralises the expression of the body and speech. The ascetic body 

is forced to mask its pain, often sublimated into sacrifice, while speech is repressed 

in the name of obedience, generating inner violence and identity fragmentation. This 

concealment is reinforced by the African socio-cultural context, where religious 

patriarchy, the priority given to community cohesion (Ubuntu) and the 

sanctification of renunciation transform clinical distress into spiritual virtue. To 

counter this invisibility, the article concludes by advocating for a ‘clinic of 

recognition.’ This would aim to restore the visibility of the body as spiritual and 

psychic mediation, to establish safe spaces for exchange, and to integrate the 

acceptance of fragility into religious structures, thereby restoring nuns to their full 

stature as subjects. 

Keywords:  

Hidden bodies; absent voices; experience of God; psychological vulnerability; African 

nuns. 

 

                                                             
* Corresponding author Email : srmariemadeleine7@gmail.com 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 349 

Résumé 

L’article propose le modèle conceptuel « Corps cachés, voix absentes » pour analyser la 

vulnérabilité psychique non apparente des religieuses en Afrique subsaharienne, où 

l’intensification des pratiques confessionnelles crée un paradoxe : l’expérience spirituelle, tout 

en étant une ressource de résilience, peut aussi engendrer une fragilité occultée. Le modèle 

articule l’expérience subjective du divin, la souffrance invisible et les dynamiques sociales de 

silence et de stigmatisation. Il démontre que l’idéal de perfection de la vie consacrée neutralise 

l’expression du corps et de la parole. Le corps ascétique est contraint de masquer ses douleurs, 

souvent sublimées en sacrifice, tandis que la parole est réprimée au nom de l’obéissance, 

générant une violence intérieure et une fragmentation identitaire. Cette occultation est 

renforcée par le contexte socioculturel africain, où le patriarcat religieux, la priorité à la 

cohésion communautaire (Ubuntu) et la sanctification du renoncement transforment la 

détresse clinique en vertu spirituelle. Pour contrer cette invisibilisation, l’article conclut en 

plaidant pour une « clinique de la reconnaissance ». Celle-ci viserait à restaurer la visibilité du 

corps comme médiation spirituelle et psychique, à instituer des espaces d’échange sécurisés et 

{ intégrer l’accueil de la fragilité dans les structures religieuses, redonnant ainsi aux 

religieuses leur pleine stature de sujet. 

Mots-clés : corps cachés, voix absentes, expérience de Dieu, vulnérabilité psychique, religieuses 

africaines. 

Introduction 

Au cours des dernières décennies, l'Afrique subsaharienne a vu s’intensifier les pratiques 

confessionnelles, avec une place grandissante accordée { l’expérience spirituelle dans la 

construction identitaire ([1]; [2]; [3]). Dans ce paysage en mutation, la vie consacrée et les 

groupements religieux apparaissent comme des points d’ancrage essentiels : lieux de 

socialisation, mais aussi espaces où se tissent les significations profondes de l’existence. 

Pourtant, derrière cette visibilité institutionnelle et symbolique, se cache une réalité plus 

discrète, souvent passée sous silence : celle du malaise psychique et du handicap non 

apparent. Ce dernier, défini comme une altération du fonctionnement psychique, cognitif ou 

social non immédiatement perceptible par autrui ([4] ; [5]), met au défi la capacité des 

communautés religieuses à reconnaître et à accueillir la souffrance silencieuse de leurs 

membres. 

Cette tension se nourrit de la nature même de l’expérience spirituelle. Le vécu intime du 

divin constitue, pour beaucoup de religieuses, une force intérieure et un appui de résilience, 

mais il peut aussi devenir une source de fragilité ([6] ; [7]). Lorsqu’il est porté et soutenu 

par le collectif, il favorise un sentiment de cohérence, une continuité identitaire qui donne 

sens [8]. Mais quand il est entravé, nié ou instrumentalisé, il expose à une solitude abyssale, 

{ l’angoisse existentielle et { une vulnérabilité psychique accrue [9]. Dans nombre de 

groupements religieux africains, les mécanismes institutionnels et culturels participent à 

invisibiliser les corps et à réduire au silence les voix. Les souffrances qui ne se voient pas, 

parce qu’elles dérangent l’image sacrée de la vocation et fissurent le récit idéalisé de la 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 350 

communauté, sont trop souvent repoussées dans les marges du silence collectif ([10] ; [11]). 

Ce silence ne signifie pas l’absence de douleur : il s’accompagne d’une parole empêchée, où 

les religieuses hésitent { exprimer leur vécu, craignant la stigmatisation et l’exclusion. 

C’est { ce nœud de tensions que la présente contribution souhaite répondre, en proposant 

un modèle conceptuel intitulé : « Corps cachés, voix absentes : expérience du divin et 

vulnérabilité psychique en contexte religieux africain ». Ce modèle articule trois dimensions : 

(1) la dimension spirituelle, à travers le vécu subjectif du divin ; (2) la dimension psychique, 

marquée par le malaise et la souffrance non apparente ; et (3) la dimension sociale, avec ses 

stigmates, ses silences et ses expressions contraintes. L’enjeu est de rendre visible la 

complexité de la relation entre expérience religieuse et vulnérabilité psychique, en mettant 

en lumière les dynamiques d’invisibilisation qui façonnent l’existence des personnes 

consacrées. Inscrite dans un cadre interdisciplinaire (psychologie clinique, anthropologie 

religieuse et sciences sociales), cette réflexion se veut une contribution à une meilleure 

compréhension des formes contemporaines du spirituel souffrant en Afrique, et un pas vers 

la reconnaissance, tant institutionnelle que clinique, de ces réalités. 

Cadre Theorique Et Epistemologique 

La détresse non apparente dans un contexte religieux africain ne peut être appréhendée à 

travers une perspective unique. Elle émane d'un entrelacement complexe de dynamiques 

somatiques, discursives et spirituelles qui interagissent et s'opposent. L'utilisation de trois 

axes théoriques (le corps social et la stigmatisation, la parole réprimée et l'expérience 

subjective du divin) permet de saisir la texture particulière de cette expérience. Ces trois 

approches, bien que distinctes, sont ici envisagées dans une complémentarité critique : 

chacune met en lumière une facette de la dialectique entre occultation et recherche de 

reconnaissance. 

Corps social et stigmatisation : la souffrance comme menace pour l'ordre symbolique 

Le corps, [12], est à la fois le « premier instrument » et le « premier objet technique » de 

l’individu. Mais il est bien plus que cela : il constitue un fait social total, un espace où se 

condensent normes, pratiques et représentations. Dans les communautés religieuses, ce 

corps est investi d’une double sacralité : d’abord comme corps individuel consacré, censé 

incarner pureté, disponibilité et vigueur spirituelle ; ensuite comme corps communautaire, 

participant { l’image publique et symbolique de l’institution. Dans ce contexte, toute faille 

somatique ou psychique dépasse la sphère intime pour prendre une portée collective. Une 

dépression, une anxiété persistante, un traumatisme ou encore un épuisement spirituel ne 

relèvent pas uniquement de l’individu : ils fissurent l’ordre symbolique de la communauté. 

La souffrance devient un « scandale », une souillure menaçant la cohérence du système 

classificatoire religieux [13]. Elle fait vaciller le récit commun d’un corps sanctifié et 

invulnérable. 

Or, cette expérience du corps souffrant ne se réduit pas à une pathologie médicale ; elle 

s’inscrit aussi dans une trame morale et sociale. Kleinman [14] a montré que la maladie, au-



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 351 

delà des symptômes, est toujours vécue et racontée à travers les catégories sociales et 

culturelles qui lui donnent sens. Dans les institutions religieuses, cette grille de lecture est 

encore plus marquée : la souffrance n’est pas seulement un état, elle devient une épreuve de 

signification qui engage la valeur même de la vocation. [15] , de son côté, insiste sur cette 

dimension morale et politique du corps souffrant : le mal-être n’est pas seulement ce que 

l’on endure, il est ce que l’autre interprète, juge et classe. 

Cette logique produit alors des mécanismes de dissimulation. Le mal-être doit rester hors 

de la vue, car il contredit l’idéal de sainteté. Goffman [4] éclaire ce processus avec sa 

distinction entre stigmate « disqualifiant » (manifeste, immédiatement visible et rejeté) et 

stigmate « discréditable », invisible, mais toujours susceptible d’être révélé. Les religieuses 

en souffrance psychique se trouvent dans ce second cas : elles vivent sous la menace 

constante que leur fragilité soit perçue, exposée, et donc sanctionnée. Elles sont prises dans 

une double contrainte : afficher un corps conforme (sourire, disponibilité, service) tout en 

masquant un corps intérieur meurtri. Ce clivage n’est pas anodin. Il génère une tension 

psychique profonde, une fracture intime entre le paraître et l’être. Et dans ce silence 

imposé, c’est l’identité elle-même qui se trouve minée, jusqu’{ isoler davantage celles qui, 

derrière le voile, peinent à tenir debout. 

Parole réprimée : silence, institution et subjectivité fragmentée 

À la contrainte imposée au corps s’ajoute une autre, tout aussi lourde : celle de la parole. 

L’enjeu n’est pas seulement de cacher un corps souffrant, mais aussi de taire une voix qui 

voudrait dire la douleur. [10] a montré combien l’Église en Afrique fonctionne comme un 

espace où le discours institutionnel tend à étouffer les voix singulières, au nom de 

l’obéissance et de la fidélité { la vérité révélée. Dans cet univers, confesser une fragilité 

psychique, c’est prendre le risque de paraître trahir l’idéal communautaire et d’écorner 

l’image sacrée de la vocation. Ce silence n’est pas seulement imposé de l’extérieur : il 

s’enracine dans l’intime. Les religieuses apprennent peu { peu, { travers la formation et la 

vie communautaire, { discipliner leurs émotions, { filtrer leur langage, { n’exprimer que ce 

qui est édifiant. Comme le souligne Mbembe [11], la parole réprimée n’est pas qu’un 

mutisme : elle est une contrainte structurelle, produite par des conditions sociales et 

institutionnelles qui ne laissent aucun espace légitime { l’expression d’une subjectivité 

fragile. Butler [16]éclaire cette mécanique : le langage lui-même devient un instrument de 

pouvoir, qui définit ce qui peut être dit, et condamne au silence ce qui menace l’ordre 

institué. Ainsi, la parole des religieuses n’est pas seulement retenue, elle est pré-formatée, 

rendue conforme aux attentes collectives. 

Cette répression discursive engendre une violence intérieure. Fanon [17] l’avait bien 

montré : le silence imposé au sujet colonisé produit un clivage, une intériorisation de 

l’infériorité qui finit par altérer l’identité. De manière analogue, la religieuse contrainte au 

mutisme en vient à séparer en elle deux figures : un « soi intérieur », étouffé, porteur de 

souffrance, et un « soi officiel », façonné pour répondre aux attentes communautaires. 

Appadurai [18] parlerait ici d’une « impossibilité de l’aspiration » : faute de ressources 

narratives et sociales pour dire son expérience, le sujet est condamné { l’impuissance 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 352 

discursive. Le coût psychique est immense. Le silence imposé, intériorisé et ritualisé conduit 

{ un sentiment d’inexistence et { une solitude radicale. Il fragmente l’identité, creuse l’écart 

entre l’intime et le public, jusqu’{ produire un épuisement profond, parfois même une 

somatisation. Car ce qui ne peut se dire finit souvent par s’écrire dans le corps. 

Expérience subjective du divin : ressource ambiguë et vulnérabilité spirituelle 

Au cœur de la vie religieuse, l’expérience du divin occupe une place paradoxale. Pour de 

nombreuses religieuses, elle est { la fois source de lumière et lieu d’ombre. Elle nourrit la 

résilience, mais peut aussi ouvrir sur la fragilité. [6] ainsi que [7] ont montré combien ce 

vécu spirituel peut constituer un appui psychique décisif, une ressource face aux épreuves 

de la vie. Lorsqu’il s’inscrit dans un collectif qui le reconnaît et l’accompagne, il favorise la 

cohérence et le sentiment de continuité identitaire [8]. Mais cette expérience intime n’est 

pas univoque. Comme l’avait déj{ perçu James [19], les vécus religieux se déploient toujours 

dans une tension entre consolation et vertige, entre guérison et déstabilisation. Ils peuvent 

offrir un horizon de sens, mais aussi creuser une faille où s’engouffrent solitude, doute et 

désarroi existentiel. Dans ce sillage, Pargament [20] a montré que la religion peut être une 

ressource de coping, une manière de faire face, mais qu’elle peut aussi devenir une source 

de stress lorsqu’elle est vécue dans l’isolement ou l’instrumentalisation. 

C’est l{ toute l’ambivalence : le divin, lorsqu’il est reconnu et intégré, soutient et relie. Mais 

lorsqu’il est nié, entravé ou utilisé { des fins de contrôle, il se transforme en lieu de 

vulnérabilité accrue [9]. Dans bien des cas, cette ambivalence n’est pas seulement théorique 

: elle se vit dans la chair même des religieuses. L’expérience spirituelle, au lieu de 

réconforter, devient alors le terrain d’une lutte intérieure, où la foi se mêle { la souffrance, 

et où l’âme peine { trouver un langage pour dire sa propre épreuve. 

Synthèse critique : invisibilité, silence et vulnérabilité spirituelle 

En croisant ces trois axes, on voit émerger une structure commune : le corps est normalisé 

et contraint à masquer ses fragilités, la parole est réprimée et privée d'espaces de légitimité, 

l'expérience spirituelle est ambivalente, tantôt ressource, tantôt blessure. Le modèle 

conceptuel naissant montre ainsi que la détresse non apparente des religieuses ne résulte 

pas seulement de facteurs individuels (psychopathologie personnelle), mais de l'articulation 

de trois niveaux : somatique, institutionnel et spirituel. C'est cette articulation qui pourrait 

expliquer la spécificité du mal-être en contexte religieux africain, et qui fonde la pertinence 

d'un modèle explicatif intitulé « Corps cachés, voix absentes ». 

Proposition Du Modele Conceptuel : « Corps Caches, Voix Absentes » 

Le modèle conceptuel « Corps Cachés, Voix Absentes » a pour ambition d'articuler trois 

dimensions constitutives de l'expérience religieuse et de la détresse psychique en contexte 

africain : la corporéité, le langage et l'environnement socio-religieux. Ces dimensions sont 

intrinsèquement liées à la perception du divin, qui se manifeste simultanément comme 

horizon transcendantal, cadre normatif et facteur de fragilité. Le postulat fondamental du 

modèle est que la vie consacrée, en promouvant un idéal de perfection spirituelle, engendre 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 353 

des tensions au niveau du corps et de l'expression verbale. Ce qui devrait constituer des 

moyens dynamiques de connexion avec le divin se trouve paradoxalement neutralisé : le 

corps est « caché » (maîtrisé, occulté, réduit au silence quant à ses besoins et ses douleurs) 

et la parole est « absente » (contenue, censurée, discréditée). Ces deux dynamiques 

s'imbriquent et engendrent une vulnérabilité spirituelle dissimulée : une souffrance 

psychique profonde, non reconnue, qui s'insinue dans les ramifications de l'expérience 

spirituelle et sociale. 

Expérience du Divin comme structure fondamentale 

Au centre de ce cadre conceptuel se trouve la rencontre avec le sacré, une entité qui dépasse 

la simple dimension émotionnelle ou mystique individuelle. Elle constitue une structure 

anthropologique fondamentale qui façonne la perception de soi, les affects et la position 

dans le monde des religieuses. En d'autres termes, elle établit une grammaire existentielle, à 

la fois personnelle et socialement construite, qui confère une signification à leur identité et 

à leurs difficultés. 

Une expérience contextuelle et médiatisée 

La rencontre avec le sacré ne se produit jamais de manière isolée. Elle se manifeste dans un 

environnement institutionnel (la communauté religieuse, l’Église), culturel (les traditions 

africaines du sacré, les représentations du corps et de la voix féminine) et historique 

(héritages missionnaires, modèles de sainteté, structures patriarcales). Ainsi, elle est 

constamment influencée par des mécanismes symboliques : liturgie, rituels, prières, règles 

communautaires, mais aussi par des discours normatifs sur les qualités attendues d'une 

‘bonne religieuse’ (obéissance, effacement, disponibilité, discrétion, silence). Cette influence 

implique que la relation avec le sacré n’est jamais entièrement autonome ou spontanée : elle 

est imprégnée de significations héritées, souvent intégrées de manière inconsciente, qui 

orientent les émotions, la prière et les souffrances. 

Une ambivalence constitutive 

Cette expérience présente une ambivalence fondamentale, qu'il est important de souligner 

pour comprendre son rôle structurant dans la vulnérabilité psychique. Pour de nombreuses 

religieuses, la rencontre avec le sacré nourrit une force intérieure, confère une signification 

transcendante aux épreuves et représente une ressource essentielle de résilience. 

L’aspiration spirituelle justifie leur choix de vie et leur procure un sentiment de cohérence 

identitaire. Inversement, cette même expérience peut devenir une source de souffrance 

lorsqu’elle est encadrée par des représentations idéalisées du sacrifice, de l’effacement ou 

de l’obéissance absolue. Dans ces cas, le sacré est perçu { travers des images exigeantes, 

voire culpabilisantes : Dieu qui demande de ‘porter la croix’, de ‘se taire’, de ‘s'effacer pour 

les autres’. La religieuse peut alors intérioriser la conviction que sa souffrance silencieuse 

est la seule voie possible vers la sainteté, transformant ainsi l'expérience spirituelle en une 

source de vulnérabilité psychique. 

 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 354 

Une expérience du sacré comme espace de tension 

Dans ce modèle, la rencontre avec le sacré apparaît comme un espace de tension dynamique 

entre aspiration spirituelle manifeste par le désir d'union avec le sacré, la quête de sens, 

l’élan transcendant qui donne cohérence { l'existence ; et la détresse psychique qui se lit par 

le sentiment d'abandon, d’isolement, de dévalorisation, qui émerge lorsque l’expérience est 

vécue sous le signe de l’inadéquation ( ‘je ne prie pas assez’, ‘je ne suis pas assez sainte’), ou 

lorsqu’elle est étouffée par des injonctions institutionnelles au silence. Cette tension n’est 

pas fortuite : elle est inhérente à la relation avec le sacré dans les contextes religieux 

africains étudiés, où le sacré est { la fois une source de sens et un domaine d’exigence 

normative. 

Structure relationnelle 

Enfin, il faut souligner que la rencontre avec le sacré est fondamentalement relationnelle. 

Elle implique une interaction triangulaire entre la religieuse elle-même, avec son histoire 

personnelle, ses vulnérabilités et ses aspirations ; le sacré, conçu comme présence, absence 

ou appel, parfois consolateur, parfois exigeant ou silencieux ; la communauté et l'institution, 

qui prescrivent les formes légitimes d'accès à ce sacré et valident ou non les expériences 

spirituelles individuelles. C'est dans cet entrelacement que se forment des expériences 

tantôt émancipatrices, tantôt aliénantes. 

En somme, la rencontre avec le sacré est le point central dialectique où se joue la tension 

entre l'aspiration spirituelle et la souffrance psychique. Elle est à la fois une ressource et un 

risque, un soutien et une fragilisation, car elle est toujours vécue dans un réseau 

d'influences institutionnelles, symboliques et culturelles. 

Réalités corporelles dissimulées 

Dans le contexte de la vie religieuse féminine, le corps persiste de manière implicite, 

oscillant entre une régulation extrême et une oblitération de sa visibilité. Cette 

contradiction peut être analysée à travers trois aspects distincts : le Corps ascétique et 

discipliné, le corps féminin et ses implications socioculturelles, le corps invisibilisé et ses 

répercussions psychiques 

Le Corps ascétique et discipliné 

Le corps des religieuses consacrées est d'abord appréhendé à travers un régime ascétique, 

c'est-à-dire une organisation de l'existence orientée vers la spiritualité. S'inscrivant dans la 

perspective foucaldienne des techniques de soi et des mécanismes disciplinaires [21], ce 

processus peut être interprété comme un ensemble de dispositifs qui structurent le corps 

afin qu'il devienne à la fois malléable et disponible, au service de l'institution et de la 

transcendance. Le quotidien de la religieuse est rythmé par des normes rigoureuses : 

calendriers de prière, jeûnes, silence, gestes ritualisés, modération alimentaire et 

vestimentaire. Ces pratiques instaurent une véritable grammaire corporelle, où chaque 

mouvement est codifié et inscrit dans une finalité spirituelle. Le corps, souvent considéré 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 355 

dans le christianisme comme un lieu de tentation ou un frein à la vie spirituelle, est ici 

maîtrisé et dénué de ses excès. Cette discipline engendre une forme de dépossession 

subjective : le corps ne « m'appartient » plus, il devient la propriété de Dieu et de la 

communauté. La religieuse apprend à se détacher de ses besoins physiologiques, de ses 

désirs charnels, et même de ses signaux de souffrance (fatigue, maladie, faim). Le corps est 

rendu « transparent », censé ne pas interférer avec la vocation spirituelle. Cependant, ce 

processus d'effacement n'est jamais total : les douleurs, les désirs, les maladies 

réapparaissent, souvent dans un silence contraint, car leur expression est perçue comme un 

manque de foi ou une faiblesse spirituelle. 

Dans ce contexte, la douleur physique ou psychique est rarement identifiée comme telle. 

Elle est symboliquement requalifiée par le discours religieux. La fatigue se transforme en 

participation au sacrifice du Christ, le manque ou le désir deviennent des « offrandes », et la 

maladie est perçue comme une « purification » ou une « épreuve rédemptrice ». Cette 

réinterprétation peut, certes, conférer un sens existentiel et une valorisation spirituelle à la 

souffrance, mais elle risque également d'entraîner un déni du vécu corporel : il n'est plus 

possible de dire simplement « j'ai mal », il faut plutôt affirmer « j'offre ma douleur ». 

L'expérience corporelle est ainsi confisquée par une rhétorique sacrificielle qui pourrait 

intensifier la souffrance par un silence imposé. Ce processus met en lumière une 

ambivalence. Le corps, discipliné, devient un instrument de dépassement de soi et de 

communion spirituelle. De nombreuses religieuses expriment la joie de se sentir libérées 

des impératifs de l'apparence ou de la sexualité normative. Cependant, cette libération a un 

coût : le refoulement des besoins corporels et la culpabilisation de toute tentative de les 

exprimer. Le corps pourrait être perçu non pas comme une ressource, mais comme un 

obstacle à surmonter, souvent au détriment de la santé physique et psychique. D'un point 

de vue psychologique, cette discipline corporelle engendre un double effet : elle soutient la 

construction identitaire de la religieuse en lui conférant une place et une signification 

symbolique. Toutefois, elle peut également provoquer une vulnérabilité psychique : 

troubles psychosomatiques, culpabilité face aux désirs, isolement dans la douleur, 

impossibilité de verbaliser ses souffrances. Ainsi, le « corps ascétique » est au cœur du 

paradoxe du modèle « corps cachés, voix absentes » : il est constamment mobilisé, contraint 

et interprété, mais jamais pleinement reconnu dans sa matérialité vécue. 

Corps féminin et socioculturel  

Le corps féminin, dans les sociétés africaines, est à la fois porteur de sacralité et objet de 

contraintes. Mbiti [1] rappelait combien la dimension spirituelle traverse toutes les étapes 

de la vie, inscrivant les femmes dans un réseau de significations religieuses et 

communautaires. Oyëwùmí [22], de son côté, a montré que la construction du genre en 

Afrique ne peut se comprendre qu’{ partir des systèmes culturels propres, qui assignent aux 

femmes une place particulière dans l’ordre social et symbolique. 

Pour les religieuses, ce corps consacré devient le lieu d’un paradoxe : il est célébré comme 

signe de don total, mais il est aussi surveillé, contrôlé et parfois nié dans ses besoins 

propres. Amadiume [23] a souligné que ces dynamiques reposent souvent sur une 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 356 

réinvention patriarcale de la tradition africaine, où les femmes sont maintenues dans un 

rôle subalterne au nom d’une sacralité institutionnalisée. Ainsi, la vocation féminine, loin 

d’être un espace de libération, peut devenir un espace de contraintes, où l’obéissance prend 

le pas sur la reconnaissance du vécu intime. Pourtant, ce corps féminin n’est pas seulement 

passif face à la domination. Il invente, au quotidien, des formes de résistance. Comme l’a 

montré Nnaemeka [24] avec son concept de Nego-Feminism, les femmes africaines 

développent des stratégies de négociation dans les espaces les plus contraints. Les 

religieuses, elles aussi, déploient des tactiques discrètes pour concilier leur fidélité à la 

vocation et la préservation de leur équilibre personnel. Elles apprennent à composer avec 

les normes, à contourner certaines attentes, à faire entendre leur voix autrement. 

Ainsi, le corps féminin en contexte religieux africain se situe à la croisée des chemins : il est 

sacré et instrumentalisé, reconnu et nié, contraint et inventif. Et c’est dans cette tension, 

entre assignation et créativité, que se joue une partie de l’expérience spirituelle et 

psychique des religieuses. 

Le corps invisibilisé et ses répercussions psychiques 

La convergence de dynamiques ascétiques et socioculturelles induit une occultation du 

corps de la religieuse. Cette occultation n'est pas seulement matérielle ou pratique, elle est 

aussi symbolique et psychique : le corps, bien qu'essentiellement présent, est relégué à 

l'arrière-plan, nié dans ses besoins et ses modes d'expression intrinsèques. Trois axes 

permettent de comprendre cette dissimulation et ses conséquences. 

Dans le contexte de la vie consacrée, le corps est privé de ses vecteurs d'expression 

fondamentaux : Le plaisir est réinterprété comme distraction ou tentation. Le corps est 

privé de toute forme d'hédonisme, même élémentaire (repos, sensorialité, soins 

personnels), car il doit être constamment orienté vers l'offrande spirituelle. La maternité est 

volontairement refusée, ce qui prive la religieuse d'une dimension socialement valorisée de 

son identité féminine. Le corps est ainsi dénué d'un langage biologique et symbolique 

prépondérant. La séduction et les manifestations de féminité (esthétique, ornementation, 

expression de la sensualité) sont réprimées ou neutralisées par les codes vestimentaires et 

comportementaux. En contestant ces aspects, l'institution impose une forme de 

neutralisation corporelle, qui engendre une dépossession progressive de la subjectivité 

physique. Le corps n'est plus vécu comme un espace d'expression, mais comme un outil de 

conformité spirituelle. 

Ce corps, rendu invisible, n'a pas la possibilité de s'exprimer. La souffrance physique 

(fatigue, maladie, désir, douleur) est soit occultée, soit réinterprétée comme faiblesse 

morale. Une religieuse qui exprime un malaise corporel peut être perçue comme déficiente 

en foi ou en courage spirituel. Ce silence imposé favorise une intériorisation de la culpabilité 

: culpabilité de ressentir du désir, alors que la chasteté est requise ; culpabilité de ressentir 

de la fatigue ou une maladie, vécues comme un manque d'abandon à Dieu ; culpabilité de 

vouloir exister dans sa féminité, perçue comme vanité ou orgueil. Cette culpabilité engendre 

un clivage psychique ([25] ; [26]) : la religieuse apprend à dissocier son expérience 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 357 

corporelle de son identité spirituelle. Elle expérimente une dissonance constante entre ce 

que son corps manifeste et ce que l'institution attend d'elle. 

L'occultation du corps entraîne une fragilisation de l'identité physique et psychique. Comme 

l'a souligné Ricœur [27], le corps est une médiation essentielle de l'identité narrative : il 

inscrit l'individu dans une histoire vécue, constituée de sensations, d'émotions et 

d'expériences incarnées. En contestant cette dimension, la religieuse court le risque d'une 

identité partielle, amputée de sa dimension physique. Cette fragilité se manifeste à travers : 

des troubles psychosomatiques, où le corps, réduit au silence, s'exprime par la maladie 

(insomnies, douleurs diffuses, migraines, tensions chroniques) ; des affects dépressifs, liés 

au sentiment d'effacement et { l’impossibilité de faire reconnaître sa souffrance ; une 

difficulté de subjectivation, car l'expérience corporelle, au lieu de nourrir l’identité, devient 

source de malaise et de honte. L’occultation du corps engendre une forme de souffrance 

inexprimée, où le langage physique, pourtant fondamental, est contraint au silence ou à la 

dissimulation. Le corps devient un espace d'expression feutrée, lieu où se rejouent à la fois 

la discipline institutionnelle et la marginalisation socioculturelle. Le corps occulté ne 

représente pas seulement une réalité spirituelle ou institutionnelle : il constitue le 

fondement d'une vulnérabilité psychique profonde. Privé d'expressions vitales, accablé de 

culpabilité et fragilisé dans son identité, il devient l'un des points névralgiques de la 

souffrance silencieuse des religieuses. 

Les voix absentes 

Dans un contexte religieux, l’expression verbale est rarement neutre et est soumise { des 

mécanismes d'autorité régulateurs [21]. Le langage transcende sa fonction d’instrument 

d’expression individuelle pour devenir un outil de légitimation, de contrôle et de 

reproduction institutionnelle. Pour les femmes religieuses, l’acte de parole s’inscrit dans un 

cadre discursif prescrit, où certaines expressions sont autorisées, valorisées, voire 

sacralisées, tandis que d’autres sont proscrites, ignorées ou délégitimées. 

La parole comme assujettissement 

La religieuse est incitée à utiliser sa voix dans un registre discursif normatif, structuré 

autour de trois dimensions principales : la prière et l’éloge, adressées { la divinité ; 

l’obéissance et la réitération des énoncés institutionnels ; et enfin le récit de vocation, 

construit selon des modèles conventionnels valorisant l’appel, l’abnégation et la satisfaction 

du renoncement. Ce langage imposé façonne une voix docile, orientée vers l’élévation 

spirituelle et l’adhésion institutionnelle. Le témoignage acquiert ici une dimension 

performative : il ne se limite pas { décrire l’expérience intime de la religieuse, mais sert { 

confirmer la validité de l’ordre religieux auquel elle appartient. A l’inverse, toute expression 

discordante (doléances, doutes, souffrances, critiques) se voit réprimée, minimisée ou 

réinterprétée. Dire « je souffre », « je doute », ou « je ne me sens pas à ma place » dépasse 

alors le cadre d’une confidence personnelle pour devenir une transgression collective, 

perçue comme signe de faiblesse spirituelle ou de rébellion institutionnelle. Comme l’a 

montré Butler [16], le langage est un dispositif de pouvoir : il produit des sujets tout en 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 358 

limitant ce qu’ils peuvent dire. Dans ce cadre, la religieuse intériorise une équation délétère 

: exprimer sa pensée librement = transgresser ; se taire = progresser spirituellement. 

Cette logique installe une valorisation paradoxale du silence, présenté comme un signe de 

sainteté, d’humilité et d’effacement de soi. Mais ce silence n’est pas neutre : il agit comme 

une contrainte intériorisée, qui transforme l’obéissance en disparition de soi. Fanon [17] 

avait déjà montré comment un tel mutisme imposé conduit à une désubjectivation : la voix 

personnelle s’efface pour laisser place { une parole formatée, qui ne traduit pas l’expérience 

intime mais la soumet. Mbembe [11] complète ce constat en rappelant que ce type de 

silence institutionnalisé fonctionne comme un mécanisme politique d’invisibilisation des 

subjectivités. Ainsi, la parole religieuse, loin de constituer un espace de libération, devient 

un instrument de normalisation. Elle n’exprime pas la subjectivité, elle l’assujettit. Le 

langage personnel s’estompe derrière le langage sacralisé, et l’expression individuelle se 

dissout dans l’écho de l’institution. 

Le processus de dépossession 

S’appuyant sur les travaux de [10], il est manifeste que l’espace sacré ne constitue jamais un 

terrain neutre d’expression, mais s’agence autour d’une hiérarchie discursive où certaines 

énonciations sont considérées comme légitimes tandis que d’autres sont dévalorisées. Au 

sein des communautés religieuses, cette hiérarchie se traduit par une appropriation de la 

prise de parole, où seule la voix institutionnelle (celle des autorités, des principes régissant 

la vie communautaire, des textes canoniques interprétés par l’instance dirigeante) détient 

une valeur normative. Par conséquent, l’expérience personnelle de la religieuse ne peut 

s’exprimer directement ; sa voix doit subir un processus de filtrage, d’encadrement et de 

reformulation afin de s’aligner sur les termes acceptables de la tradition et de l’institution. 

Ce processus engendre ce que Boulaga qualifie de « dépossession de la parole » [10], c’est-à-

dire la perte du droit pour la religieuse d’être reconnue comme l’auteure de son propre 

récit. Sa voix devient médiatisée, annexée par un discours préexistant et transcendant. 

Ainsi, l’utilisation du pronom personnel « je » dans l’espace sacré pourrait constituer déj{ 

une transgression, étant donné que l’individualité de la religieuse devrait s’effacer au profit 

du « nous » institutionnel ou du « Tu » adressé à la divinité. 

Dans une perspective plus large, Mbembe [11] éclaire cette dynamique en la 

recontextualisant au sein des structures de pouvoir africaines. Dans de nombreux contextes 

postcoloniaux, le silence imposé ne se limite pas { une absence d’expression, mais se révèle 

être une méthode de domination. Le silence n’est pas seulement subi ; il est construit, 

maintenu et valorisé comme une vertu politique et spirituelle. L’expression individuelle est 

perçue comme une menace pour l’ordre collectif, et son effacement devient la condition 

nécessaire { l’appartenance. La religieuse qui cherche { exprimer sa souffrance peut donc se 

heurter à un double obstacle. D’abord écclésial, car l’institution religieuse encourage la 

soumission, l’effacement de soi et l’adhésion inconditionnelle. Les propos de contestation 

ou de douleur peuvent être interprétés comme un manque de foi ou un acte de 

désobéissance.  



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 359 

Ensuite culturel parce que dans de nombreuses traditions africaines, la femme est encore 

considérée comme la gardienne du silence et de la discrétion, garante de l’harmonie 

familiale et communautaire. Rompre ce silence revient à fragiliser la cohésion du groupe et 

{ enfreindre une norme implicite d’Ubuntu qui privilégie le collectif au détriment de 

l’expression individuelle. Cette dépossession ne se limite pas { une contrainte extérieure ; 

elle est intériorisée. La religieuse apprend à censurer instinctivement ses mots, à 

reformuler sa souffrance dans un langage acceptable, à se taire par automatisme. Elle vit ce 

que Ricœur [27] nommerait une crise de la médiation narrative : son récit de soi est 

fragmenté, incomplet, car les éléments douloureux ou ambivalents ne trouvent ni lieu ni 

légitimité pour être exprimés. Par conséquent, la souffrance se manifeste d’autres manières 

: à travers le corps souffrant, la fatigue persistante, les troubles psychosomatiques, ou 

encore par des prières ambivalentes qui mêlent plainte et soumission. La parole confisquée 

ne disparaît pas ; elle se dresse autrement par d’autres moyens plus préjudiciables sur le 

plan psychique. 

La voix comme entrave à la guérison 

Selon Ricœur [27], la narration dépasse la simple reproduction de l’expérience vécue : elle 

se révèle un acte constitutif de l’identité. L’expression de la souffrance initiale amorce un 

processus de structuration, d’organisation et d’intégration au sein d’un récit de soi. La mise 

en récit ouvre un espace de symbolisation, permettant { l’événement pénible d’accéder { la 

conceptualisation et au partage. En d’autres termes, le langage possède une fonction 

thérapeutique intrinsèque : il transforme la souffrance brute en expérience élaborée, 

participant ainsi au rétablissement. Cependant, dans le contexte de la vie religieuse, la 

religieuse est privée de ce processus narratif. Ses difficultés (physiques, affectives, 

psychologiques ou spirituelles) ne trouvent pas de lieu d’expression légitime. Lorsqu’elle 

cherche à exprimer son malaise, sa parole est fréquemment réinterprétée, banalisée, voire 

suspectée. Le discours institutionnel et communautaire impose une relecture spirituelle de 

la douleur, devant être transformée en offrande, sacrifice ou manifestation de foi. Ainsi, la 

religieuse n'est pas autorisée { formuler : « Je souffre », mais plutôt : « J’offre ma souffrance 

». 

Cette appropriation du récit induit une désubjectivation. La religieuse n’est plus perçue 

comme un individu singulier, dépositaire d'une histoire, mais comme une fonction : celle qui 

prie, qui sert, qui obéit, qui représente l’institution. Le « je » de la religieuse s’efface derrière 

le « rôle » qui lui est assigné. Elle devient un instrument au service d’un idéal, une voix qui 

répète ce que l’institution attend, mais qui ne s’exprime plus de manière autonome. Les 

conséquences psychologiques sont considérables : La douleur inexprimée se cristallise, 

demeurant { l’état de vécu brut, sans possibilité de signification. Elle ne peut donc être 

intégrée dans l’histoire personnelle, favorisant ainsi des états de souffrance diffuse ou de 

détresse silencieuse. La religieuse perd la capacité de se considérer comme un sujet narratif, 

capable de lier ses expériences dans une continuité biographique. Cela engendre une 

fragilisation de l'identité et une vulnérabilité accrue face aux crises existentielles. Le non-dit 

s’accumule, se déplace et s’exprime par des voies alternatives : le corps (somatisations, 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 360 

affections inexpliquées), les conduites (retrait, apathie, épuisement spirituel), ou des formes 

indirectes de langage (prières ambivalentes, écrits personnels, gestes symboliques). 

L’absence de voix n’est pas une simple carence : elle constitue un obstacle actif au 

rétablissement. Elle entrave le processus d’élaboration psychique et spirituelle, enfermant 

la religieuse dans une douleur sans récit, dans un silence qui devient pathogène. En 

définitive, la voix empêchée ne prive pas seulement la religieuse de l’expression ; elle lui 

retire la possibilité même de se constituer en tant que sujet de sa propre histoire. L’idéal 

communautaire et institutionnel, en confisquant la parole, transforme la souffrance en une 

expérience isolée, sans témoin et sans transformation potentielle. 

Ancrage Socioculturel Africain 

Pour appréhender l'expérience des religieuses africaines, il est impératif de considérer la 

densité de leur environnement socioculturel. En effet, trois aspects fondamentaux de la 

culture africaine contribuent à exacerber et à complexifier les mécanismes d'occultation du 

corps et de limitation de l'expression : une structure de pouvoir religieuse dominée par les 

hommes, la priorité accordée à la communauté incarnée par l'Ubuntu, et la sanctification du 

renoncement. 

Patriarcat religieux 

Au sein de l'Église africaine, à l'instar de nombreuses institutions religieuses à travers le 

monde, la hiérarchie reste fortement différenciée selon le genre et prédominée par les 

hommes. Les postes de décision et d'autorité sont majoritairement occupés par des figures 

masculines – prêtres, évêques, supérieurs masculins – tandis que les religieuses se trouvent 

reléguées à des positions subalternes, souvent restreintes à des rôles éducatifs, de soins ou 

domestiques. Cette architecture hiérarchique ne se limite pas à une simple organisation : 

elle génère un système symbolique où la perspective féminine est minimisée, voire rendue 

inaudible. Comme l'a démontré Boulaga [10], l'espace sacré est caractérisé par une 

appropriation institutionnelle du discours, signifiant que seule la voix masculine, investie 

d'autorité sacrée, est reconnue comme légitime. La religieuse, même lorsqu'elle possède 

une expérience spirituelle profonde ou une expertise théologique, voit son point de vue 

ramené à une dimension secondaire. Cette dynamique induit une double occultation : d'une 

part, celle du corps féminin, réduit à une fonction de service ; d'autre part, celle de 

l'expression, confinée à des registres d'obéissance et de soumission. La structure de pouvoir 

religieuse dominée par les hommes fonctionne ainsi comme un système de domination qui 

intensifie le silence imposé et compromet la possibilité pour les religieuses de devenir 

actrices de leur propre expérience. 

Ubuntu et priorité accordée à la communauté 

La philosophie de l'Ubuntu, popularisée par Mbiti [1] et Desmond Tutu, repose sur le 

principe que « je suis parce que nous sommes ». L'identité individuelle ne se construit pas 

dans l'indépendance, mais dans l'affiliation et la contribution à la communauté. Cette 

conception, profondément ancrée dans de nombreuses cultures africaines, valorise 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 361 

l'harmonie, la solidarité et la cohésion sociale. Bien que cette vision encourage des 

dynamiques communautaires positives (entraide, fraternité, esprit de corps), elle peut aussi 

représenter un obstacle important à l'expression individuelle de la souffrance. En effet, 

exprimer une détresse personnelle peut être interprété comme une perturbation de 

l'équilibre communautaire, voire comme une manifestation d'égocentrisme. Pour les 

religieuses, ce contexte engendre un conflit psychique : exprimer sa souffrance implique le 

risque d'être perçue comme une menace pour la cohésion du groupe ; se taire signifie 

sacrifier son bien-être pour préserver l'unité. Ainsi, l'Ubuntu, lorsqu'il est appliqué de 

manière rigide et non réflexive, peut contribuer à renforcer la dynamique de voix absentes, 

en enfermant la religieuse dans une loyauté silencieuse envers la communauté. 

Sanctification du renoncement 

Le troisième aspect est celui de la sanctification du renoncement, résultat d'une rencontre 

entre traditions chrétiennes et valeurs africaines. Le christianisme met en avant 

l'endurance, le renoncement et la participation à la souffrance du Christ (« porter sa croix 

»). Ces représentations se combinent avec des traditions africaines qui magnifient la 

patience, la force et la résilience face à l'épreuve. De cette convergence émerge une culture 

spirituelle où la souffrance physique, psychique et sociale n'est pas seulement tolérée, mais 

valorisée comme une vertu héroïque. Supporter sans se plaindre devient un signe de 

fidélité, de sainteté, voire d'élection divine. Dans ce cadre, des réalités cliniques telles que la 

dépression, l'épuisement professionnel ou le stress chronique sont aisément réinterprétées 

dans un langage théologique : elles deviennent « purification », « épreuve », « participation 

aux souffrances du Christ ». Cette sanctification a deux conséquences majeures : 

- Elle neutralise le langage clinique qui pourrait reconnaître et nommer la souffrance 

psychique, en le remplaçant par un discours de valorisation spirituelle. 

- Elle culpabilise la plainte, car exprimer son malaise revient implicitement à 

manquer de foi ou à rejeter la croix qui a été donnée à porter. 

Ainsi, la religieuse apprend à taire son corps souffrant et son expression blessée, au nom 

d'une fidélité spirituelle qui se transforme insidieusement en piège psychique. Ces trois 

aspects (structure de pouvoir religieuse dominée par les hommes, priorité accordée à la 

communauté et sanctification du renoncement) constituent un fondement socioculturel 

puissant qui renforce la dynamique décrite dans le modèle « Corps cachés, Voix absentes ». 

Ils expliquent pourquoi la vulnérabilité psychique des religieuses africaines demeure 

souvent invisible, étouffée et réinterprétée dans un cadre spirituel qui, au lieu d'accueillir la 

souffrance, la transforme en signe de sainteté. En résumé, le contexte africain n'est pas 

simplement un arrière-plan, mais un facteur structurant de l'occultation du corps et de la 

limitation de l'expression. Il contribue à transformer une expérience spirituelle authentique 

en une zone de vulnérabilité silencieuse, où la souffrance psychique demeure difficilement 

reconnaissable et légitime. 

 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 362 

Vers Une Clinique De La Reconnaissance 

Dans l’épreuve du silence et du stigmate, ce qui est le plus meurtri, ce n’est pas seulement le 

corps ou la voix, mais le sentiment d’exister pleinement aux yeux des autres. Honneth [28] a 

montré que la reconnaissance est une condition essentielle de la constitution de l’identité : 

être vu, entendu, estimé, ce n’est pas un luxe, c’est une nécessité vitale. Sans ce regard qui 

valide l’existence, le sujet se délite et sombre dans la honte ou l’invisibilité. Pour les 

religieuses en souffrance, la reconnaissance manquante fragilise le socle même de leur 

vocation. Ricœur [27] en parlant du « parcours de la reconnaissance », éclaire bien cette 

dynamique : reconnaître l’autre, ce n’est pas seulement lui accorder une place, c’est aussi lui 

restituer la capacité d’agir et d’interpréter son propre vécu. L{ où l’institution impose le 

silence, la reconnaissance ouvre un espace de parole et de subjectivité retrouvée. 

Cette dimension clinique ne se limite pas au soin psychologique : elle touche aussi au 

spirituel. Moltmann [29], dans sa Théologie de l’espérance, rappelle que l’expérience 

religieuse authentique n’est pas d’abord conformité { une règle, mais ouverture vers un 

avenir possible, même au cœur de la souffrance. Pour les religieuses, être reconnues dans 

leur fragilité signifie non seulement guérir d’une blessure psychique, mais aussi retrouver la 

promesse d’une espérance, celle d’une communauté capable de les accueillir dans leur 

entièreté. Ainsi, la clinique de la reconnaissance se situe à la croisée du psychique, du social 

et du spirituel. Elle ne consiste pas simplement à réparer des blessures intérieures, mais à 

redonner aux religieuses la possibilité d’exister pleinement, avec leurs forces et leurs 

fragilités. Dans ce mouvement, l’identité fragmentée peut peu { peu se recomposer, et la 

vocation se vivre non plus comme un fardeau imposé, mais comme un chemin partagé. 

Établir des espaces d'échange sécurisés 

Une pratique clinique centrée sur la validation suppose d’abord la mise en place de lieux 

protégés où la parole peut circuler. Ces espaces doivent offrir aux religieuses la possibilité 

de partager leurs expériences somatiques et spirituelles sans crainte d’être jugées, 

culpabilisées ou sanctionnées. Ils peuvent prendre la forme de groupes de discussion, 

d’entretiens cliniques adaptés au contexte religieux ou encore de rencontres 

communautaires inspirées des pratiques africaines de concertation, mais réorientées vers 

l’écoute active et la reconnaissance de la fragilité personnelle. L’objectif est de transformer 

l’expression de la douleur souvent disqualifiée en une parole authentique, capable de 

générer du lien social, de la légitimité et de la guérison [30]. 

Valoriser le corps comme médiation spirituelle 

Le second axe consiste à réhabiliter le corps comme espace de médiation spirituelle et 

psychique. Le corps de la religieuse n’est pas seulement un instrument de service ou une 

entité { contrôler : il est un lieu où se révèle { la fois le divin et l’expérience humaine. 

Concrètement, cela implique d’intégrer la santé physique et psychique dans les cursus de 

formation et de vie religieuse ; de reconnaître que les besoins physiologiques (repos, 

alimentation équilibrée, soins médicaux, affectivité) sont compatibles avec la vie consacrée ; 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 363 

et de repenser l’ascèse non comme une négation du corps, mais comme une discipline 

respectueuse de son intégrité. Cette revalorisation permet de rompre avec la logique du « 

corps caché » et d’inscrire la vie religieuse dans une dynamique d’incarnation : la 

spiritualité ne se joue pas contre le corps, mais à travers lui [31].  

Institutionnaliser la reconnaissance de la fragilité 

Une pratique clinique axée sur la validation ne peut se limiter { l’individu : elle doit devenir 

institutionnelle. Cela requiert une transformation profonde des pratiques ecclésiales et 

communautaires. Plusieurs pistes sont envisageables : 

- Former les responsables religieux (supérieurs, prêtres, évêques) à la 

compréhension de la détresse psychique et à l’accueil de l’expression féminine. 

- Mettre en place des protocoles d’écoute systématiques, comme des évaluations 

régulières de supervision psychologique et spirituelle. 

- Reconnaître la fragilité comme une composante humaine de la vie religieuse, et non 

comme un signe de faiblesse spirituelle. Cela suppose un travail théologique de 

relecture des catégories de sacrifice, de croix et de silence, afin d’ouvrir un espace { 

l’expression du vécu somatique et psychique. 

Ainsi, l’institution cesse d’être un lieu de confiscation pour devenir un espace de validation 

mutuelle, où la souffrance est accueillie comme une expérience à la fois spirituelle et 

humaine [30]. 

Vers une pastorale et une anthropologie du soin 

Cette pratique clinique axée sur la validation peut s’articuler avec une pastorale du soin et 

une anthropologie relationnelle nourries du contexte africain. L’Ubuntu, compris non pas 

comme dissolution de l’individu dans le collectif, mais comme validation mutuelle des 

fragilités, peut constituer un cadre éthique fécond. La culture africaine, riche de ses 

pratiques de solidarité, de concertation et de médiation communautaire, peut être 

réinterprétée comme ressource : elle permet d’articuler l’individuel et le collectif, la fragilité 

et la force, le silence et l’expression ([1] ; [30]). 

La transition des « corps cachés » et des « voix absentes » vers une pratique clinique axée 

sur la validation représente une transformation radicale : 

- Pour les religieuses, il s’agit de se réapproprier un statut de sujet, en retrouvant une 

relation positive avec leur être physique et en réinvestissant l’expression comme 

outil de guérison. 

- Pour les institutions religieuses, il s’agit de se reconfigurer en espaces de validation, 

où la fragilité n’est plus un tabou, mais une réalité { accueillir. 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 364 

- Pour la psychologie et la théologie, il s’agit de développer un dialogue 

interdisciplinaire permettant d’appréhender la souffrance spirituelle comme une 

expérience psychologique légitime, et non comme un simple déficit de foi. 

 

Ainsi, la pratique clinique axée sur la validation ne constitue pas seulement un horizon 

thérapeutique : elle devient un projet éthique et ecclésial, visant { rétablir l’équilibre entre 

spiritualité, subjectivité et humanité [31].  

Conclusion 

Somme toute, cet article a présenté le concept des « corps occultés » et des « voix tus » 

comme cadre interprétatif pour comprendre les formes particulières de fragilité psychique 

rencontrées par les religieuses africaines. Ce modèle met en lumière un paradoxe : 

l’expérience subjective du divin, censée être un lieu d’émancipation, peut se transformer en 

vecteur de mutisme et d’effacement lorsque le corps est ignoré et que la parole est 

réprimée. Nous avons montré que cette dynamique repose sur une double logique : d’une 

part, des structures institutionnelles patriarcales qui relèguent les religieuses dans une 

position subordonnée au sein de l’Église ; d’autre part, des principes socioculturels africains 

– l’Ubuntu, la prééminence du collectif, la valorisation du dévouement – qui accentuent la 

difficulté { dire une douleur intime. Ainsi, ce qui devrait relever d’un trouble psychologique 

ou d’un malaise subjectif est trop souvent recodé en termes de dévotion spirituelle, 

contribuant à la dissimulation des afflictions intérieures. 

Au-delà du constat, nous avons esquissé une perspective : une clinique de la considération. 

Elle consiste à restaurer la visibilité du corps comme médiation spirituelle et psychique, à 

créer des espaces protégés de parole, et à institutionnaliser la reconnaissance de la 

vulnérabilité dans la vie religieuse. Elle appelle un remaniement théologique, qui relise les 

notions de sacrifice, de croix et de silence, non plus dans une logique de dénégation, mais 

dans une dynamique d’incarnation et d’humanité. Ce modèle ouvre aussi des pistes pour la 

recherche. Sur le plan psychologique, il encourage le recours à des méthodologies 

qualitatives capables de saisir l’expérience vécue de la souffrance spirituelle, souvent 

invisibilisée par des grilles biomédicales ou normatives. Sur le plan théologique, il invite à 

repenser la vie consacrée à partir de la reconnaissance du corps et de la voix des femmes. 

Sur le plan anthropologique, il propose une relecture de l’Ubuntu et des traditions africaines 

du soin, non pas comme dissolution de l’individu dans le collectif, mais comme cadre de 

reconnaissance mutuelle des fragilités. 

Par-dessus tout, la transition de l’invisibilité vers la reconnaissance n’est pas seulement un 

projet clinique : elle est aussi un dessein théologique et ecclésial. Reconnaître le mutisme et 

la souffrance des religieuses comme des manifestations de leur humanité (et non comme un 

déficit de foi) constitue une exigence d’écoute, d’accompagnement et de reconnaissance 

authentiques. Comme le rappelle Patel [30], toute approche de la santé mentale, pour être 

juste, doit tenir compte du contexte social, culturel et spirituel dans lequel la souffrance 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 365 

prend forme. C’est { ce prix seulement que l’espérance pourra redevenir partage, et que la 

vie religieuse pourra se vivre dans sa vérité la plus incarnée. 

Bibliographie 

[1] Mbiti, J. S. (1990). African religions and philosophy (2nd ed.). Oxford: Heinemann. 

[2] Orobator, A. E. (2008). Theology brewed in an African pot. Nairobi: Paulines Publications 

Africa. 

[3] Meyer, B. (2011). Mediating religion: Pentecostalism and globalisation in Africa. In A. L. 

Abraham (Ed.), Global Pentecostalism in the 21st century (pp. 45–67). Bloomington: Indiana 

University Press. 

[4] Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the management of spoiled identity. Englewood 

Cliffs, NJ: Prentice-Hall. 

[5] Delorme, A., & Furtos, J. (2014). La souffrance psychique et la précarité. Paris: La 

Découverte. 

[6] Hood, R. W., Hill, P. C., & Spilka, B. (2009). The psychology of religion: An empirical 

approach (4th ed.). New York: Guilford Press. 

[7] Streib, H., & Hood, R. W. (2016). Semantics and psychology of spirituality: A cross-cultural 

analysis. New York: Springer. 

[8] Antonovsky, A. (1987). Unraveling the mystery of health: How people manage stress and 

stay well. San Francisco: Jossey-Bass. 

[9] Catalan, J. (1991). Psychopathologie de l’expérience religieuse. Paris: Cerf. 

[10] Boulaga, F. E. (1985). Christianisme sans fétiche. Paris: Karthala. 

[11] Mbembe, A. (2016). Politiques de l’inimitié. Paris: La Découverte. 

[12] Mauss, M. (1936). Les techniques du corps. Journal de psychologie, XXXII, ne, 3-4, 15 

mars – 15 avril. 

[13] Douglas, M. (1972). De la souillure. Essai sur les notions de pollution et de tabou. In 

Archives de sociologie des religions, n° 33, 230-231. 

[14] Kleinman, A. (1988). The illness narratives: Suffering, healing, and the human condition. 

New York: Basic Books. 

[15] Fassin, D. (2004). Des maux indicibles. Sociologie des lieux d’écoute. Paris: La 

Découverte. 

[16] Butler, J. (1997). Excitable speech: A politics of the performative. New York: Routledge. 



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366                    Armelle et al 

P a g e  | 366 

[17] Fanon, F. (1952). Peau noire, masques blancs. Paris: Seuil. 

[18] Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization. 

Minneapolis: University of Minnesota Press. 

[19] James, W. (1902). The varieties of religious experience: A study in human nature. New 

York: Longmans, Green, and Co. 

[20] Pargament, K. I. (1997). The psychology of religion and coping: Theory, research, 

practice. New York: Guilford Press. 

[21] Foucault, M. (1971). L’ordre du discours. Paris : Gallimard. 

[22] Oyëwùmí, O. (1997). The invention of women: Making an African sense of Western 

gender discourses. Minneapolis: University of Minnesota Press. 

[23] Amadiume, I. (1997). Re-inventing Africa: Matriarchy, religion and culture. London: Zed 

Books. 

[24] Nnaemeka, O. (2005). Nego-feminism: Theorizing, practicing, and pruning Africa’s way. 

Signs: Journal of Women in Culture and Society, 29(2), 357–385. 

[25] Freud, S. (1926). Inhibition, symptôme et angoisse. Paris : PUF. 

[26] Green, A. (1990). La folie privée. Psychanalyse des états limites. Paris : Gallimard. 

[27] Ricœur, P. (2005). Parcours de la reconnaissance. Paris : Stock. 

[28] Honneth, A. (2000). La lutte pour la reconnaissance. Paris: Cerf. 

[29] Moltmann, J. (1993). Theology of hope. Minneapolis: Fortress Press. 

[30] Patel, V. (2018). Global mental health: Principles and practice. Oxford: Oxford University 

Press. 

[31] World Health Organization. (2022). World mental health report: Transforming mental 

health for all. Geneva. 


