International Journal of Developmental Issues in Education & Humanities
Bilingual Journal of the Faculty of Education, University of Buea
Volume 1, Issue 1 November-December 2025, pp. 348-366

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.18016004 ——ma—

CORPS CACHES, VOIX ABSENTES : EXPERIENCE DE DIEU
ET VULNERABILITE PSYCHIQUE EN CONTEXTE RELIGIEUX
AFRICAIN

Tcheufang Simeu Madeleine Armelle* & Ntjam Marie-Chantale
Laboratoire de Psychologie et des Sciences du Comportement
Université de Douala

Abstract

The article proposes the conceptual model ‘Hidden Bodies, Absent Voices’ to analyse
the unseen psychological vulnerability of nuns in sub-Saharan Africa, where the
intensification of religious practices creates a paradox: spiritual experience, while
being a source of resilience, can also lead to hidden fragility. The model articulates
the subjective experience of the divine, invisible suffering, and the social dynamics
of silence and stigmatisation. It demonstrates that the ideal of perfection in
consecrated life neutralises the expression of the body and speech. The ascetic body
is forced to mask its pain, often sublimated into sacrifice, while speech is repressed
in the name of obedience, generating inner violence and identity fragmentation. This
concealment is reinforced by the African socio-cultural context, where religious
patriarchy, the priority given to community cohesion (Ubuntu) and the
sanctification of renunciation transform clinical distress into spiritual virtue. To
counter this invisibility, the article concludes by advocating for a ‘clinic of
recognition.” This would aim to restore the visibility of the body as spiritual and
psychic mediation, to establish safe spaces for exchange, and to integrate the
acceptance of fragility into religious structures, thereby restoring nuns to their full
stature as subjects.

Keywords:

Hidden bodies; absent voices; experience of God; psychological vulnerability; African
nuns.

* Corresponding author Email : srmariemadeleine7 @gmail.com

Copyright: © The Author(s), 2025. Published by Faculty of Education, University of Buea. This is
@ @ an Open Access article, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0
License (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), which permits unrestricted use,

distribution and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.
Page 348 of 366




International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

Résumeé

L’article propose le modele conceptuel « Corps cachés, voix absentes » pour analyser la
vulnérabilité psychique non apparente des religieuses en Afrique subsaharienne, ou
I'intensification des pratiques confessionnelles crée un paradoxe : I'expérience spirituelle, tout
en étant une ressource de résilience, peut aussi engendrer une fragilité occultée. Le modéle
articule l'expérience subjective du divin, la souffrance invisible et les dynamiques sociales de
silence et de stigmatisation. Il démontre que l'idéal de perfection de la vie consacrée neutralise
I’'expression du corps et de la parole. Le corps ascétique est contraint de masquer ses douleurs,
souvent sublimées en sacrifice, tandis que la parole est réprimée au nom de l'obéissance,
générant une violence intérieure et une fragmentation identitaire. Cette occultation est
renforcée par le contexte socioculturel africain, ou le patriarcat religieux, la priorité a la
cohésion communautaire (Ubuntu) et la sanctification du renoncement transforment la
détresse clinique en vertu spirituelle. Pour contrer cette invisibilisation, I'article conclut en
plaidant pour une « clinique de la reconnaissance ». Celle-ci viserait a restaurer la visibilité du
corps comme médiation spirituelle et psychique, a instituer des espaces d’échange sécurisés et
a intégrer l'accueil de la fragilité dans les structures religieuses, redonnant ainsi aux
religieuses leur pleine stature de sujet.

Mots-clés : corps cachés, voix absentes, expérience de Dieu, vulnérabilité psychique, religieuses
africaines.

Introduction

Au cours des dernieres décennies, I'Afrique subsaharienne a vu s’intensifier les pratiques
confessionnelles, avec une place grandissante accordée a l'expérience spirituelle dans la
construction identitaire ([1]; [2]; [3]). Dans ce paysage en mutation, la vie consacrée et les
groupements religieux apparaissent comme des points d’ancrage essentiels : lieux de
socialisation, mais aussi espaces ou se tissent les significations profondes de I'existence.
Pourtant, derriere cette visibilité institutionnelle et symbolique, se cache une réalité plus
discrete, souvent passée sous silence : celle du malaise psychique et du handicap non
apparent. Ce dernier, défini comme une altération du fonctionnement psychique, cognitif ou
social non immédiatement perceptible par autrui ([4] ; [5]), met au défi la capacité des
communautés religieuses a reconnaitre et a accueillir la souffrance silencieuse de leurs
membres.

Cette tension se nourrit de la nature méme de l'expérience spirituelle. Le vécu intime du
divin constitue, pour beaucoup de religieuses, une force intérieure et un appui de résilience,
mais il peut aussi devenir une source de fragilité ([6] ; [7]). Lorsqu’il est porté et soutenu
par le collectif, il favorise un sentiment de cohérence, une continuité identitaire qui donne
sens [8]. Mais quand il est entravé, nié ou instrumentalisé, il expose a une solitude abyssale,
a l'angoisse existentielle et a une vulnérabilité psychique accrue [9]. Dans nombre de
groupements religieux africains, les mécanismes institutionnels et culturels participent a
invisibiliser les corps et a réduire au silence les voix. Les souffrances qui ne se voient pas,
parce qu’elles dérangent I'image sacrée de la vocation et fissurent le récit idéalisé de la

Page | 349



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

communauté, sont trop souvent repoussées dans les marges du silence collectif ([10]; [11]).
Ce silence ne signifie pas 'absence de douleur : il s"accompagne d’'une parole empéchée, ou
les religieuses hésitent a exprimer leur vécu, craignant la stigmatisation et I'exclusion.

C’est a ce nceud de tensions que la présente contribution souhaite répondre, en proposant
un modeéle conceptuel intitulé : « Corps cachés, voix absentes : expérience du divin et
vulnérabilité psychique en contexte religieux africain ». Ce modéle articule trois dimensions :
(1) la dimension spirituelle, a travers le vécu subjectif du divin ; (2) la dimension psychique,
marquée par le malaise et la souffrance non apparente ; et (3) la dimension sociale, avec ses
stigmates, ses silences et ses expressions contraintes. L'enjeu est de rendre visible la
complexité de la relation entre expérience religieuse et vulnérabilité psychique, en mettant
en lumiere les dynamiques d’invisibilisation qui fagonnent l'existence des personnes
consacrées. Inscrite dans un cadre interdisciplinaire (psychologie clinique, anthropologie
religieuse et sciences sociales), cette réflexion se veut une contribution a une meilleure
compréhension des formes contemporaines du spirituel souffrant en Afrique, et un pas vers
la reconnaissance, tant institutionnelle que clinique, de ces réalités.

Cadre Theorique Et Epistemologique

La détresse non apparente dans un contexte religieux africain ne peut étre appréhendée a
travers une perspective unique. Elle émane d'un entrelacement complexe de dynamiques
somatiques, discursives et spirituelles qui interagissent et s'opposent. L'utilisation de trois
axes théoriques (le corps social et la stigmatisation, la parole réprimée et l'expérience
subjective du divin) permet de saisir la texture particuliere de cette expérience. Ces trois
approches, bien que distinctes, sont ici envisagées dans une complémentarité critique :
chacune met en lumiére une facette de la dialectique entre occultation et recherche de
reconnaissance.

Corps social et stigmatisation : la souffrance comme menace pour I'ordre symbolique

Le corps, [12], est a la fois le « premier instrument » et le « premier objet technique » de
I'individu. Mais il est bien plus que cela : il constitue un fait social total, un espace ou se
condensent normes, pratiques et représentations. Dans les communautés religieuses, ce
corps est investi d’'une double sacralité : d’abord comme corps individuel consacré, censé
incarner pureté, disponibilité et vigueur spirituelle ; ensuite comme corps communautaire,
participant a I'image publique et symbolique de l'institution. Dans ce contexte, toute faille
somatique ou psychique dépasse la sphére intime pour prendre une portée collective. Une
dépression, une anxiété persistante, un traumatisme ou encore un épuisement spirituel ne
relévent pas uniquement de I'individu : ils fissurent 'ordre symbolique de la communauté.
La souffrance devient un « scandale », une souillure menacant la cohérence du systeme
classificatoire religieux [13]. Elle fait vaciller le récit commun d'un corps sanctifié et
invulnérable.

Or, cette expérience du corps souffrant ne se réduit pas a une pathologie médicale ; elle
s’inscrit aussi dans une trame morale et sociale. Kleinman [14] a montré que la maladie, au-

Page | 350



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

dela des symptdmes, est toujours vécue et racontée a travers les catégories sociales et
culturelles qui lui donnent sens. Dans les institutions religieuses, cette grille de lecture est
encore plus marquée : la souffrance n’est pas seulement un état, elle devient une épreuve de
signification qui engage la valeur méme de la vocation. [15] , de son c6té, insiste sur cette
dimension morale et politique du corps souffrant : le mal-étre n’est pas seulement ce que
I'on endure, il est ce que l'autre interprete, juge et classe.

Cette logique produit alors des mécanismes de dissimulation. Le mal-étre doit rester hors
de la vue, car il contredit I'idéal de sainteté. Goffman [4] éclaire ce processus avec sa
distinction entre stigmate « disqualifiant » (manifeste, immédiatement visible et rejeté) et
stigmate « discréditable », invisible, mais toujours susceptible d’étre révélé. Les religieuses
en souffrance psychique se trouvent dans ce second cas : elles vivent sous la menace
constante que leur fragilité soit percue, exposée, et donc sanctionnée. Elles sont prises dans
une double contrainte : afficher un corps conforme (sourire, disponibilité, service) tout en
masquant un corps intérieur meurtri. Ce clivage n’est pas anodin. Il génére une tension
psychique profonde, une fracture intime entre le paraitre et I'étre. Et dans ce silence
imposé, c’est I'identité elle-méme qui se trouve minée, jusqu’a isoler davantage celles qui,
derriere le voile, peinent a tenir debout.

Parole réprimée : silence, institution et subjectivité fragmentée

A la contrainte imposée au corps s’ajoute une autre, tout aussi lourde : celle de la parole.
L’enjeu n’est pas seulement de cacher un corps souffrant, mais aussi de taire une voix qui
voudrait dire la douleur. [10] a montré combien I'Eglise en Afrique fonctionne comme un
espace ou le discours institutionnel tend a étouffer les voix singuliéres, au nom de
I'obéissance et de la fidélité a la vérité révélée. Dans cet univers, confesser une fragilité
psychique, c’est prendre le risque de paraitre trahir 'idéal communautaire et d’écorner
I'image sacrée de la vocation. Ce silence n’est pas seulement imposé de l'extérieur : il
s’enracine dans l'intime. Les religieuses apprennent peu a peu, a travers la formation et la
vie communautaire, a discipliner leurs émotions, a filtrer leur langage, a n’exprimer que ce
qui est édifiant. Comme le souligne Mbembe [11], la parole réprimée n’est pas qu’'un
mutisme : elle est une contrainte structurelle, produite par des conditions sociales et
institutionnelles qui ne laissent aucun espace légitime a I'expression d'une subjectivité
fragile. Butler [16]éclaire cette mécanique : le langage lui-méme devient un instrument de
pouvoir, qui définit ce qui peut étre dit, et condamne au silence ce qui menace l'ordre
institué. Ainsi, la parole des religieuses n’est pas seulement retenue, elle est pré-formatée,
rendue conforme aux attentes collectives.

Cette répression discursive engendre une violence intérieure. Fanon [17] l'avait bien
montré : le silence imposé au sujet colonisé produit un clivage, une intériorisation de
I'infériorité qui finit par altérer l'identité. De maniére analogue, la religieuse contrainte au
mutisme en vient a séparer en elle deux figures : un « soi intérieur », étouffé, porteur de
souffrance, et un « soi officiel », fagonné pour répondre aux attentes communautaires.
Appadurai [18] parlerait ici d'une « impossibilité de I'aspiration » : faute de ressources
narratives et sociales pour dire son expérience, le sujet est condamné a l'impuissance

Page | 351



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

discursive. Le colit psychique est immense. Le silence imposé, intériorisé et ritualisé conduit
a un sentiment d’inexistence et a une solitude radicale. Il fragmente I'identité, creuse I'écart
entre l'intime et le public, jusqu’a produire un épuisement profond, parfois méme une
somatisation. Car ce qui ne peut se dire finit souvent par s’écrire dans le corps.

Expérience subjective du divin : ressource ambigué et vulnérabilité spirituelle

Au cceur de la vie religieuse, I'expérience du divin occupe une place paradoxale. Pour de
nombreuses religieuses, elle est a la fois source de lumiere et lieu d’'ombre. Elle nourrit la
résilience, mais peut aussi ouvrir sur la fragilité. [6] ainsi que [7] ont montré combien ce
vécu spirituel peut constituer un appui psychique décisif, une ressource face aux épreuves
de la vie. Lorsqu'il s’inscrit dans un collectif qui le reconnait et 'accompagne, il favorise la
cohérence et le sentiment de continuité identitaire [8]. Mais cette expérience intime n’est
pas univoque. Comme I'avait déja percu James [19], les vécus religieux se déploient toujours
dans une tension entre consolation et vertige, entre guérison et déstabilisation. IIs peuvent
offrir un horizon de sens, mais aussi creuser une faille ou s’engouffrent solitude, doute et
désarroi existentiel. Dans ce sillage, Pargament [20] a montré que la religion peut étre une
ressource de coping, une maniére de faire face, mais qu’elle peut aussi devenir une source
de stress lorsqu’elle est vécue dans I'isolement ou I'instrumentalisation.

C’est 1a toute 'ambivalence : le divin, lorsqu'’il est reconnu et intégré, soutient et relie. Mais
lorsqu’il est nié, entravé ou utilisé a des fins de controle, il se transforme en lieu de
vulnérabilité accrue [9]. Dans bien des cas, cette ambivalence n’est pas seulement théorique

elle se vit dans la chair méme des religieuses. L'expérience spirituelle, au lieu de
réconforter, devient alors le terrain d’une lutte intérieure, ou la foi se méle a la souffrance,
et ou I'ame peine a trouver un langage pour dire sa propre épreuve.

Synthese critique : invisibilité, silence et vulnérabilité spirituelle

En croisant ces trois axes, on voit émerger une structure commune : le corps est normalisé
et contraint a masquer ses fragilités, la parole est réprimée et privée d'espaces de légitimité,
I'expérience spirituelle est ambivalente, tantét ressource, tantét blessure. Le modele
conceptuel naissant montre ainsi que la détresse non apparente des religieuses ne résulte
pas seulement de facteurs individuels (psychopathologie personnelle), mais de I'articulation
de trois niveaux : somatique, institutionnel et spirituel. C'est cette articulation qui pourrait
expliquer la spécificité du mal-étre en contexte religieux africain, et qui fonde la pertinence
d'un modéle explicatif intitulé « Corps cachés, voix absentes ».

Proposition Du Modele Conceptuel : « Corps Caches, Voix Absentes »

Le modele conceptuel « Corps Cachés, Voix Absentes » a pour ambition d'articuler trois
dimensions constitutives de 1'expérience religieuse et de la détresse psychique en contexte
africain : la corporéité, le langage et l'environnement socio-religieux. Ces dimensions sont
intrinséquement liées a la perception du divin, qui se manifeste simultanément comme
horizon transcendantal, cadre normatif et facteur de fragilité. Le postulat fondamental du
modeéle est que la vie consacrée, en promouvant un idéal de perfection spirituelle, engendre

Page | 352



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

des tensions au niveau du corps et de l'expression verbale. Ce qui devrait constituer des
moyens dynamiques de connexion avec le divin se trouve paradoxalement neutralisé : le
corps est « caché » (maftrisé, occulté, réduit au silence quant a ses besoins et ses douleurs)
et la parole est « absente » (contenue, censurée, discréditée). Ces deux dynamiques
s'imbriquent et engendrent une vulnérabilité spirituelle dissimulée : une souffrance
psychique profonde, non reconnue, qui s'insinue dans les ramifications de 1'expérience
spirituelle et sociale.

Expérience du Divin comme structure fondamentale

Au centre de ce cadre conceptuel se trouve la rencontre avec le sacré, une entité qui dépasse
la simple dimension émotionnelle ou mystique individuelle. Elle constitue une structure
anthropologique fondamentale qui fagonne la perception de soi, les affects et la position
dans le monde des religieuses. En d'autres termes, elle établit une grammaire existentielle, a
la fois personnelle et socialement construite, qui confére une signification a leur identité et
a leurs difficultés.

Une expérience contextuelle et médiatisée

La rencontre avec le sacré ne se produit jamais de maniére isolée. Elle se manifeste dans un
environnement institutionnel (la communauté religieuse, I'Eglise), culturel (les traditions
africaines du sacré, les représentations du corps et de la voix féminine) et historique
(héritages missionnaires, modeles de sainteté, structures patriarcales). Ainsi, elle est
constamment influencée par des mécanismes symboliques : liturgie, rituels, prieres, régles
communautaires, mais aussi par des discours normatifs sur les qualités attendues d'une
‘bonne religieuse’ (obéissance, effacement, disponibilité, discrétion, silence). Cette influence
implique que la relation avec le sacré n’est jamais entierement autonome ou spontanée : elle
est imprégnée de significations héritées, souvent intégrées de maniere inconsciente, qui
orientent les émotions, la priére et les souffrances.

Une ambivalence constitutive

Cette expérience présente une ambivalence fondamentale, qu'il est important de souligner
pour comprendre son role structurant dans la vulnérabilité psychique. Pour de nombreuses
religieuses, la rencontre avec le sacré nourrit une force intérieure, confere une signification
transcendante aux épreuves et représente une ressource essentielle de résilience.
L’aspiration spirituelle justifie leur choix de vie et leur procure un sentiment de cohérence
identitaire. Inversement, cette méme expérience peut devenir une source de souffrance
lorsqu’elle est encadrée par des représentations idéalisées du sacrifice, de I'effacement ou
de l'obéissance absolue. Dans ces cas, le sacré est percu a travers des images exigeantes,
voire culpabilisantes : Dieu qui demande de ‘porter la croix’, de ‘se taire’, de ‘s'effacer pour
les autres’. La religieuse peut alors intérioriser la conviction que sa souffrance silencieuse
est la seule voie possible vers la sainteté, transformant ainsi l'expérience spirituelle en une
source de vulnérabilité psychique.

Page | 353



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

Une expérience du sacré comme espace de tension

Dans ce modeéle, la rencontre avec le sacré apparait comme un espace de tension dynamique
entre aspiration spirituelle manifeste par le désir d'union avec le sacré, la quéte de sens,
I’élan transcendant qui donne cohérence a I'existence ; et la détresse psychique qui se lit par
le sentiment d'abandon, d’'isolement, de dévalorisation, qui émerge lorsque l'expérience est
vécue sous le signe de I'inadéquation ( ‘je ne prie pas assez’, je ne suis pas assez sainte’), ou
lorsqu’elle est étouffée par des injonctions institutionnelles au silence. Cette tension n’est
pas fortuite : elle est inhérente a la relation avec le sacré dans les contextes religieux

africains étudiés, ou le sacré est a la fois une source de sens et un domaine d’exigence
normative.

Structure relationnelle

Enfin, il faut souligner que la rencontre avec le sacré est fondamentalement relationnelle.
Elle implique une interaction triangulaire entre la religieuse elle-méme, avec son histoire
personnelle, ses vulnérabilités et ses aspirations ; le sacré, congu comme présence, absence
ou appel, parfois consolateur, parfois exigeant ou silencieux ; la communauté et l'institution,
qui prescrivent les formes légitimes d'accés a ce sacré et valident ou non les expériences
spirituelles individuelles. C'est dans cet entrelacement que se forment des expériences
tant6t émancipatrices, tant6t aliénantes.

En somme, la rencontre avec le sacré est le point central dialectique ou se joue la tension
entre l'aspiration spirituelle et la souffrance psychique. Elle est a la fois une ressource et un
risque, un soutien et une fragilisation, car elle est toujours vécue dans un réseau
d'influences institutionnelles, symboliques et culturelles.

Réalités corporelles dissimulées

Dans le contexte de la vie religieuse féminine, le corps persiste de maniere implicite,
oscillant entre une régulation extréme et une oblitération de sa visibilité. Cette
contradiction peut étre analysée a travers trois aspects distincts : le Corps ascétique et
discipliné, le corps féminin et ses implications socioculturelles, le corps invisibilisé et ses

répercussions psychiques
Le Corps ascétique et discipliné

Le corps des religieuses consacrées est d'abord appréhendé a travers un régime ascétique,
c'est-a-dire une organisation de I'existence orientée vers la spiritualité. S'inscrivant dans la
perspective foucaldienne des techniques de soi et des mécanismes disciplinaires [21], ce
processus peut étre interprété comme un ensemble de dispositifs qui structurent le corps
afin qu'il devienne a la fois malléable et disponible, au service de l'institution et de la
transcendance. Le quotidien de la religieuse est rythmé par des normes rigoureuses :
calendriers de priere, jelines, silence, gestes ritualisés, modération alimentaire et
vestimentaire. Ces pratiques instaurent une véritable grammaire corporelle, ou chaque
mouvement est codifié et inscrit dans une finalité spirituelle. Le corps, souvent considéré

Page | 354



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

dans le christianisme comme un lieu de tentation ou un frein a la vie spirituelle, est ici
maitrisé et dénué de ses exces. Cette discipline engendre une forme de dépossession
subjective : le corps ne « m'appartient » plus, il devient la propriété de Dieu et de la
communauté. La religieuse apprend a se détacher de ses besoins physiologiques, de ses
désirs charnels, et méme de ses signaux de souffrance (fatigue, maladie, faim). Le corps est
rendu « transparent », censé ne pas interférer avec la vocation spirituelle. Cependant, ce
processus d'effacement n'est jamais total : les douleurs, les désirs, les maladies
réapparaissent, souvent dans un silence contraint, car leur expression est percue comme un
manque de foi ou une faiblesse spirituelle.

Dans ce contexte, la douleur physique ou psychique est rarement identifiée comme telle.
Elle est symboliquement requalifiée par le discours religieux. La fatigue se transforme en
participation au sacrifice du Christ, le manque ou le désir deviennent des « offrandes », et la
maladie est percue comme une « purification » ou une « épreuve rédemptrice ». Cette
réinterprétation peut, certes, conférer un sens existentiel et une valorisation spirituelle a la
souffrance, mais elle risque également d'entrainer un déni du vécu corporel : il n'est plus
possible de dire simplement « j'ai mal », il faut plutot affirmer « j'offre ma douleur ».
L'expérience corporelle est ainsi confisquée par une rhétorique sacrificielle qui pourrait
intensifier la souffrance par un silence imposé. Ce processus met en lumiére une
ambivalence. Le corps, discipliné, devient un instrument de dépassement de soi et de
communion spirituelle. De nombreuses religieuses expriment la joie de se sentir libérées
des impératifs de I'apparence ou de la sexualité normative. Cependant, cette libération a un
colit : le refoulement des besoins corporels et la culpabilisation de toute tentative de les
exprimer. Le corps pourrait étre per¢u non pas comme une ressource, mais comme un
obstacle a surmonter, souvent au détriment de la santé physique et psychique. D'un point
de vue psychologique, cette discipline corporelle engendre un double effet : elle soutient la
construction identitaire de la religieuse en lui conférant une place et une signification
symbolique. Toutefois, elle peut également provoquer une vulnérabilité psychique
troubles psychosomatiques, culpabilité face aux désirs, isolement dans la douleur,
impossibilité de verbaliser ses souffrances. Ainsi, le « corps ascétique » est au cceur du
paradoxe du modele « corps cachés, voix absentes » : il est constamment mobilisé, contraint
et interprété, mais jamais pleinement reconnu dans sa matérialité vécue.

Corps féminin et socioculturel

Le corps féminin, dans les sociétés africaines, est a la fois porteur de sacralité et objet de
contraintes. Mbiti [1] rappelait combien la dimension spirituelle traverse toutes les étapes
de la vie, inscrivant les femmes dans un réseau de significations religieuses et
communautaires. Oyéwumi [22], de son c6té, a montré que la construction du genre en
Afrique ne peut se comprendre qu’a partir des systémes culturels propres, qui assignent aux
femmes une place particuliére dans l'ordre social et symbolique.

Pour les religieuses, ce corps consacré devient le lieu d’'un paradoxe : il est célébré comme
signe de don total, mais il est aussi surveillé, contrdlé et parfois nié dans ses besoins
propres. Amadiume [23] a souligné que ces dynamiques reposent souvent sur une

Page | 355



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

réinvention patriarcale de la tradition africaine, ou les femmes sont maintenues dans un
réle subalterne au nom d’une sacralité institutionnalisée. Ainsi, la vocation féminine, loin
d’étre un espace de libération, peut devenir un espace de contraintes, ou 'obéissance prend
le pas sur la reconnaissance du vécu intime. Pourtant, ce corps féminin n’est pas seulement
passif face a la domination. Il invente, au quotidien, des formes de résistance. Comme I'a
montré Nnaemeka [24] avec son concept de Nego-Feminism, les femmes africaines
développent des stratégies de négociation dans les espaces les plus contraints. Les
religieuses, elles aussi, déploient des tactiques discrétes pour concilier leur fidélité a la
vocation et la préservation de leur équilibre personnel. Elles apprennent a composer avec
les normes, a contourner certaines attentes, a faire entendre leur voix autrement.

Ainsi, le corps féminin en contexte religieux africain se situe a la croisée des chemins : il est
sacré et instrumentalisé, reconnu et nié, contraint et inventif. Et c’est dans cette tension,
entre assignation et créativité, que se joue une partie de l'expérience spirituelle et
psychique des religieuses.

Le corps invisibilisé et ses répercussions psychiques

La convergence de dynamiques ascétiques et socioculturelles induit une occultation du
corps de la religieuse. Cette occultation n'est pas seulement matérielle ou pratique, elle est
aussi symbolique et psychique : le corps, bien qu'essentiellement présent, est relégué a
I'arriere-plan, nié dans ses besoins et ses modes d'expression intrinséques. Trois axes
permettent de comprendre cette dissimulation et ses conséquences.

Dans le contexte de la vie consacrée, le corps est privé de ses vecteurs d'expression
fondamentaux : Le plaisir est réinterprété comme distraction ou tentation. Le corps est
privé de toute forme d'hédonisme, méme élémentaire (repos, sensorialité, soins
personnels), car il doit étre constamment orienté vers 1'offrande spirituelle. La maternité est
volontairement refusée, ce qui prive la religieuse d'une dimension socialement valorisée de
son identité féminine. Le corps est ainsi dénué d'un langage biologique et symbolique
prépondérant. La séduction et les manifestations de féminité (esthétique, ornementation,
expression de la sensualité) sont réprimées ou neutralisées par les codes vestimentaires et
comportementaux. En contestant ces aspects, l'institution impose une forme de
neutralisation corporelle, qui engendre une dépossession progressive de la subjectivité
physique. Le corps n'est plus vécu comme un espace d'expression, mais comme un outil de
conformité spirituelle.

Ce corps, rendu invisible, n'a pas la possibilité de s'exprimer. La souffrance physique
(fatigue, maladie, désir, douleur) est soit occultée, soit réinterprétée comme faiblesse
morale. Une religieuse qui exprime un malaise corporel peut étre percue comme déficiente
en foi ou en courage spirituel. Ce silence imposé favorise une intériorisation de la culpabilité
: culpabilité de ressentir du désir, alors que la chasteté est requise ; culpabilité de ressentir
de la fatigue ou une maladie, vécues comme un manque d'abandon a Dieu ; culpabilité de
vouloir exister dans sa féminité, pergue comme vanité ou orgueil. Cette culpabilité engendre
un clivage psychique ([25] ; [26]) : la religieuse apprend a dissocier son expérience

Page | 356



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

corporelle de son identité spirituelle. Elle expérimente une dissonance constante entre ce
que son corps manifeste et ce que l'institution attend d'elle.

L'occultation du corps entraine une fragilisation de I'identité physique et psychique. Comme
I'a souligné Ricceur [27], le corps est une médiation essentielle de l'identité narrative : il
inscrit l'individu dans une histoire vécue, constituée de sensations, d'émotions et
d'expériences incarnées. En contestant cette dimension, la religieuse court le risque d'une
identité partielle, amputée de sa dimension physique. Cette fragilité se manifeste a travers :
des troubles psychosomatiques, ou le corps, réduit au silence, s'exprime par la maladie
(insomnies, douleurs diffuses, migraines, tensions chroniques) ; des affects dépressifs, liés
au sentiment d'effacement et a lI'impossibilité de faire reconnaitre sa souffrance ; une
difficulté de subjectivation, car 1'expérience corporelle, au lieu de nourrir I'identité, devient
source de malaise et de honte. L'occultation du corps engendre une forme de souffrance
inexprimée, ou le langage physique, pourtant fondamental, est contraint au silence ou a la
dissimulation. Le corps devient un espace d'expression feutrée, lieu ou se rejouent a la fois
la discipline institutionnelle et la marginalisation socioculturelle. Le corps occulté ne
représente pas seulement une réalité spirituelle ou institutionnelle : il constitue le
fondement d'une vulnérabilité psychique profonde. Privé d'expressions vitales, accablé de
culpabilité et fragilisé dans son identité, il devient I'un des points névralgiques de la
souffrance silencieuse des religieuses.

Les voix absentes

Dans un contexte religieux, I'expression verbale est rarement neutre et est soumise a des
mécanismes d'autorité régulateurs [21]. Le langage transcende sa fonction d’instrument
d’expression individuelle pour devenir un outil de légitimation, de contréle et de
reproduction institutionnelle. Pour les femmes religieuses, 'acte de parole s’inscrit dans un
cadre discursif prescrit, ou certaines expressions sont autorisées, valorisées, voire
sacralisées, tandis que d’autres sont proscrites, ignorées ou délégitimées.

La parole comme assujettissement

La religieuse est incitée a utiliser sa voix dans un registre discursif normatif, structuré
autour de trois dimensions principales : la priere et I'éloge, adressées a la divinité ;
I'obéissance et la réitération des énoncés institutionnels ; et enfin le récit de vocation,
construit selon des modeéles conventionnels valorisant I'appel, 'abnégation et la satisfaction
du renoncement. Ce langage imposé fagconne une voix docile, orientée vers I'élévation
spirituelle et l'adhésion institutionnelle. Le témoignage acquiert ici une dimension
performative : il ne se limite pas a décrire 'expérience intime de la religieuse, mais sert a
confirmer la validité de I'ordre religieux auquel elle appartient. A 'inverse, toute expression
discordante (doléances, doutes, souffrances, critiques) se voit réprimée, minimisée ou
réinterprétée. Dire « je souffre », « je doute », ou « je ne me sens pas a ma place » dépasse
alors le cadre d’'une confidence personnelle pour devenir une transgression collective,
percue comme signe de faiblesse spirituelle ou de rébellion institutionnelle. Comme 1'a
montré Butler [16], le langage est un dispositif de pouvoir : il produit des sujets tout en

Page | 357



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

limitant ce qu'ils peuvent dire. Dans ce cadre, la religieuse intériorise une équation délétére
: exprimer sa pensée librement = transgresser ; se taire = progresser spirituellement.

Cette logique installe une valorisation paradoxale du silence, présenté comme un signe de
sainteté, d’humilité et d’effacement de soi. Mais ce silence n’est pas neutre : il agit comme
une contrainte intériorisée, qui transforme I'obéissance en disparition de soi. Fanon [17]
avait déja montré comment un tel mutisme imposé conduit a une désubjectivation : la voix
personnelle s’efface pour laisser place a une parole formatée, qui ne traduit pas 'expérience
intime mais la soumet. Mbembe [11] compléte ce constat en rappelant que ce type de
silence institutionnalisé fonctionne comme un mécanisme politique d’invisibilisation des
subjectivités. Ainsi, la parole religieuse, loin de constituer un espace de libération, devient
un instrument de normalisation. Elle n’exprime pas la subjectivité, elle I'assujettit. Le
langage personnel s’estompe derriére le langage sacralisé, et 'expression individuelle se
dissout dans I'écho de l'institution.

Le processus de dépossession

S’appuyant sur les travaux de [10], il est manifeste que I'espace sacré ne constitue jamais un
terrain neutre d’expression, mais s’agence autour d’une hiérarchie discursive ou certaines
énonciations sont considérées comme légitimes tandis que d’autres sont dévalorisées. Au
sein des communautés religieuses, cette hiérarchie se traduit par une appropriation de la
prise de parole, ou seule la voix institutionnelle (celle des autorités, des principes régissant
la vie communautaire, des textes canoniques interprétés par l'instance dirigeante) détient
une valeur normative. Par conséquent, 'expérience personnelle de la religieuse ne peut
s’exprimer directement ; sa voix doit subir un processus de filtrage, d’encadrement et de
reformulation afin de s’aligner sur les termes acceptables de la tradition et de I'institution.
Ce processus engendre ce que Boulaga qualifie de « dépossession de la parole » [10], c’est-a-
dire la perte du droit pour la religieuse d’étre reconnue comme l'auteure de son propre
récit. Sa voix devient médiatisée, annexée par un discours préexistant et transcendant.
Ainsi, I'utilisation du pronom personnel « je » dans I'espace sacré pourrait constituer déja
une transgression, étant donné que l'individualité de la religieuse devrait s’effacer au profit
du « nous » institutionnel ou du « Tu » adressé a la divinité.

Dans une perspective plus large, Mbembe [11] éclaire cette dynamique en la
recontextualisant au sein des structures de pouvoir africaines. Dans de nombreux contextes
postcoloniaux, le silence imposé ne se limite pas a une absence d’expression, mais se révéele
étre une méthode de domination. Le silence n’est pas seulement subi ; il est construit,
maintenu et valorisé comme une vertu politique et spirituelle. L’expression individuelle est
percue comme une menace pour l'ordre collectif, et son effacement devient la condition
nécessaire a 'appartenance. La religieuse qui cherche a exprimer sa souffrance peut donc se
heurter a un double obstacle. D’abord écclésial, car l'institution religieuse encourage la
soumission, 'effacement de soi et I'adhésion inconditionnelle. Les propos de contestation
ou de douleur peuvent étre interprétés comme un manque de foi ou un acte de
désobéissance.

Page | 358



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

Ensuite culturel parce que dans de nombreuses traditions africaines, la femme est encore
considérée comme la gardienne du silence et de la discrétion, garante de I'harmonie
familiale et communautaire. Rompre ce silence revient a fragiliser la cohésion du groupe et
a enfreindre une norme implicite d’'Ubuntu qui privilégie le collectif au détriment de
I'expression individuelle. Cette dépossession ne se limite pas a une contrainte extérieure ;
elle est intériorisée. La religieuse apprend a censurer instinctivement ses mots, a
reformuler sa souffrance dans un langage acceptable, a se taire par automatisme. Elle vit ce
que Ricceur [27] nommerait une crise de la médiation narrative : son récit de soi est
fragmenté, incomplet, car les éléments douloureux ou ambivalents ne trouvent ni lieu ni
légitimité pour étre exprimés. Par conséquent, la souffrance se manifeste d’autres maniéres
: a travers le corps souffrant, la fatigue persistante, les troubles psychosomatiques, ou
encore par des priéres ambivalentes qui mélent plainte et soumission. La parole confisquée
ne disparait pas ; elle se dresse autrement par d’autres moyens plus préjudiciables sur le
plan psychique.

La voix comme entrave a la guérison

Selon Ricceur [27], la narration dépasse la simple reproduction de I'expérience vécue : elle
se révele un acte constitutif de I'identité. L’expression de la souffrance initiale amorce un
processus de structuration, d’organisation et d’'intégration au sein d'un récit de soi. La mise
en récit ouvre un espace de symbolisation, permettant a 'événement pénible d’accéder a la
conceptualisation et au partage. En d’autres termes, le langage posséde une fonction
thérapeutique intrinseéque : il transforme la souffrance brute en expérience élaborée,
participant ainsi au rétablissement. Cependant, dans le contexte de la vie religieuse, la
religieuse est privée de ce processus narratif. Ses difficultés (physiques, affectives,
psychologiques ou spirituelles) ne trouvent pas de lieu d’expression légitime. Lorsqu’elle
cherche a exprimer son malaise, sa parole est fréquemment réinterprétée, banalisée, voire
suspectée. Le discours institutionnel et communautaire impose une relecture spirituelle de
la douleur, devant étre transformée en offrande, sacrifice ou manifestation de foi. Ainsi, la
religieuse n'est pas autorisée a formuler : « Je souffre », mais plutot : « J'offre ma souffrance

».

Cette appropriation du récit induit une désubjectivation. La religieuse n’est plus percue
comme un individu singulier, dépositaire d'une histoire, mais comme une fonction : celle qui
prie, qui sert, qui obéit, qui représente l'institution. Le « je » de la religieuse s’efface derriere
le « r6le » qui lui est assigné. Elle devient un instrument au service d’un idéal, une voix qui
répéte ce que l'institution attend, mais qui ne s’exprime plus de maniére autonome. Les
conséquences psychologiques sont considérables : La douleur inexprimée se cristallise,
demeurant a I’état de vécu brut, sans possibilité de signification. Elle ne peut donc étre
intégrée dans I'histoire personnelle, favorisant ainsi des états de souffrance diffuse ou de
détresse silencieuse. La religieuse perd la capacité de se considérer comme un sujet narratif,
capable de lier ses expériences dans une continuité biographique. Cela engendre une
fragilisation de l'identité et une vulnérabilité accrue face aux crises existentielles. Le non-dit
s’accumule, se déplace et s’exprime par des voies alternatives : le corps (somatisations,

Page | 359



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

affections inexpliquées), les conduites (retrait, apathie, épuisement spirituel), ou des formes
indirectes de langage (priéres ambivalentes, écrits personnels, gestes symboliques).
L’absence de voix n’est pas une simple carence : elle constitue un obstacle actif au
rétablissement. Elle entrave le processus d’élaboration psychique et spirituelle, enfermant
la religieuse dans une douleur sans récit, dans un silence qui devient pathogéne. En
définitive, la voix empéchée ne prive pas seulement la religieuse de I'expression ; elle lui
retire la possibilité méme de se constituer en tant que sujet de sa propre histoire. L'idéal
communautaire et institutionnel, en confisquant la parole, transforme la souffrance en une
expérience isolée, sans témoin et sans transformation potentielle.

Ancrage Socioculturel Africain

Pour appréhender I'expérience des religieuses africaines, il est impératif de considérer la
densité de leur environnement socioculturel. En effet, trois aspects fondamentaux de la
culture africaine contribuent a exacerber et a complexifier les mécanismes d'occultation du
corps et de limitation de I'expression : une structure de pouvoir religieuse dominée par les
hommes, la priorité accordée a la communauté incarnée par 1'Ubuntuy, et la sanctification du
renoncement.

Patriarcat religieux

Au sein de 1'Eglise africaine, a l'instar de nombreuses institutions religieuses a travers le
monde, la hiérarchie reste fortement différenciée selon le genre et prédominée par les
hommes. Les postes de décision et d'autorité sont majoritairement occupés par des figures
masculines - prétres, évéques, supérieurs masculins - tandis que les religieuses se trouvent
reléguées a des positions subalternes, souvent restreintes a des réles éducatifs, de soins ou
domestiques. Cette architecture hiérarchique ne se limite pas a une simple organisation :
elle génere un systéme symbolique ou la perspective féminine est minimisée, voire rendue
inaudible. Comme 1'a démontré Boulaga [10], l'espace sacré est caractérisé par une
appropriation institutionnelle du discours, signifiant que seule la voix masculine, investie
d'autorité sacrée, est reconnue comme légitime. La religieuse, méme lorsqu'elle posséde
une expérience spirituelle profonde ou une expertise théologique, voit son point de vue
ramené a une dimension secondaire. Cette dynamique induit une double occultation : d'une
part, celle du corps féminin, réduit a une fonction de service ; d'autre part, celle de
'expression, confinée a des registres d'obéissance et de soumission. La structure de pouvoir
religieuse dominée par les hommes fonctionne ainsi comme un systéme de domination qui
intensifie le silence imposé et compromet la possibilité pour les religieuses de devenir
actrices de leur propre expérience.

Ubuntu et priorité accordée a la communauté

La philosophie de I'Ubuntu, popularisée par Mbiti [1] et Desmond Tutu, repose sur le
principe que « je suis parce que nous sommes ». L'identité individuelle ne se construit pas
dans l'indépendance, mais dans l'affiliation et la contribution a la communauté. Cette
conception, profondément ancrée dans de nombreuses cultures africaines, valorise

Page | 360



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

I'harmonie, la solidarité et la cohésion sociale. Bien que cette vision encourage des
dynamiques communautaires positives (entraide, fraternité, esprit de corps), elle peut aussi
représenter un obstacle important a l'expression individuelle de la souffrance. En effet,
exprimer une détresse personnelle peut étre interprété comme une perturbation de
I'équilibre communautaire, voire comme une manifestation d'égocentrisme. Pour les
religieuses, ce contexte engendre un conflit psychique : exprimer sa souffrance implique le
risque d'étre percue comme une menace pour la cohésion du groupe ; se taire signifie
sacrifier son bien-étre pour préserver l'unité. Ainsi, 1'Ubuntu, lorsqu'il est appliqué de
maniére rigide et non réflexive, peut contribuer a renforcer la dynamique de voix absentes,
en enfermant la religieuse dans une loyauté silencieuse envers la communauté.

Sanctification du renoncement

Le troisieme aspect est celui de la sanctification du renoncement, résultat d'une rencontre
entre traditions chrétiennes et valeurs africaines. Le christianisme met en avant
I'endurance, le renoncement et la participation a la souffrance du Christ (« porter sa croix
»). Ces représentations se combinent avec des traditions africaines qui magnifient la
patience, la force et la résilience face a I'épreuve. De cette convergence émerge une culture
spirituelle ou la souffrance physique, psychique et sociale n'est pas seulement tolérée, mais
valorisée comme une vertu héroique. Supporter sans se plaindre devient un signe de
fidélité, de sainteté, voire d'élection divine. Dans ce cadre, des réalités cliniques telles que la
dépression, I'épuisement professionnel ou le stress chronique sont aisément réinterprétées
dans un langage théologique : elles deviennent « purification », « épreuve », « participation
aux souffrances du Christ ». Cette sanctification a deux conséquences majeures :

- Elle neutralise le langage clinique qui pourrait reconnaitre et nommer la souffrance
psychique, en le remplacant par un discours de valorisation spirituelle.

- Elle culpabilise la plainte, car exprimer son malaise revient implicitement a
manquer de foi ou a rejeter la croix qui a été donnée a porter.

Ainsi, la religieuse apprend a taire son corps souffrant et son expression blessée, au nom
d'une fidélité spirituelle qui se transforme insidieusement en piége psychique. Ces trois
aspects (structure de pouvoir religieuse dominée par les hommes, priorité accordée a la
communauté et sanctification du renoncement) constituent un fondement socioculturel
puissant qui renforce la dynamique décrite dans le modele « Corps cachés, Voix absentes ».
IIs expliquent pourquoi la vulnérabilité psychique des religieuses africaines demeure
souvent invisible, étouffée et réinterprétée dans un cadre spirituel qui, au lieu d'accueillir la
souffrance, la transforme en signe de sainteté. En résumé, le contexte africain n'est pas
simplement un arriére-plan, mais un facteur structurant de l'occultation du corps et de la
limitation de I'expression. Il contribue a transformer une expérience spirituelle authentique
en une zone de vulnérabilité silencieuse, ou la souffrance psychique demeure difficilement
reconnaissable et légitime.

Page | 361



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

Vers Une Clinique De La Reconnaissance

Dans I’épreuve du silence et du stigmate, ce qui est le plus meurtri, ce n’est pas seulement le
corps ou la voix, mais le sentiment d’exister pleinement aux yeux des autres. Honneth [28] a
montré que la reconnaissance est une condition essentielle de la constitution de l'identité :
étre vu, entendu, estimé, ce n’est pas un luxe, c’est une nécessité vitale. Sans ce regard qui
valide l'existence, le sujet se délite et sombre dans la honte ou l'invisibilité. Pour les
religieuses en souffrance, la reconnaissance manquante fragilise le socle méme de leur
vocation. Ricceur [27] en parlant du « parcours de la reconnaissance », éclaire bien cette
dynamique : reconnaitre I'autre, ce n’est pas seulement lui accorder une place, c’est aussi lui
restituer la capacité d’agir et d’interpréter son propre vécu. La ou l'institution impose le
silence, la reconnaissance ouvre un espace de parole et de subjectivité retrouvée.

Cette dimension clinique ne se limite pas au soin psychologique : elle touche aussi au
spirituel. Moltmann [29], dans sa Théologie de l'espérance, rappelle que l'expérience
religieuse authentique n’est pas d’abord conformité a une régle, mais ouverture vers un
avenir possible, méme au cceur de la souffrance. Pour les religieuses, étre reconnues dans
leur fragilité signifie non seulement guérir d’'une blessure psychique, mais aussi retrouver la
promesse d’'une espérance, celle d'une communauté capable de les accueillir dans leur
entiereté. Ainsi, la clinique de la reconnaissance se situe a la croisée du psychique, du social
et du spirituel. Elle ne consiste pas simplement a réparer des blessures intérieures, mais a
redonner aux religieuses la possibilité d’exister pleinement, avec leurs forces et leurs
fragilités. Dans ce mouvement, I'identité fragmentée peut peu a peu se recomposer, et la
vocation se vivre non plus comme un fardeau imposé, mais comme un chemin partagé.

Etablir des espaces d'échange sécurisés

Une pratique clinique centrée sur la validation suppose d’abord la mise en place de lieux
protégés ou la parole peut circuler. Ces espaces doivent offrir aux religieuses la possibilité
de partager leurs expériences somatiques et spirituelles sans crainte d’étre jugées,
culpabilisées ou sanctionnées. Ils peuvent prendre la forme de groupes de discussion,
d’entretiens cliniques adaptés au contexte religieux ou encore de rencontres
communautaires inspirées des pratiques africaines de concertation, mais réorientées vers
I’écoute active et la reconnaissance de la fragilité personnelle. L’objectif est de transformer
I'expression de la douleur souvent disqualifiée en une parole authentique, capable de
générer du lien social, de la 1égitimité et de la guérison [30].

Valoriser le corps comme médiation spirituelle

Le second axe consiste a réhabiliter le corps comme espace de médiation spirituelle et
psychique. Le corps de la religieuse n’est pas seulement un instrument de service ou une
entité a contrdler : il est un lieu ou se révele a la fois le divin et I'expérience humaine.
Concrétement, cela implique d’'intégrer la santé physique et psychique dans les cursus de
formation et de vie religieuse ; de reconnaitre que les besoins physiologiques (repos,
alimentation équilibrée, soins médicaux, affectivité) sont compatibles avec la vie consacrée ;

Page | 362



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

et de repenser l'ascése non comme une négation du corps, mais comme une discipline
respectueuse de son intégrité. Cette revalorisation permet de rompre avec la logique du «
corps caché » et d'inscrire la vie religieuse dans une dynamique d’incarnation : la
spiritualité ne se joue pas contre le corps, mais a travers lui [31].

Institutionnaliser la reconnaissance de la fragilité

Une pratique clinique axée sur la validation ne peut se limiter a I'individu : elle doit devenir
institutionnelle. Cela requiert une transformation profonde des pratiques ecclésiales et
communautaires. Plusieurs pistes sont envisageables :

-  Former les responsables religieux (supérieurs, prétres, évéques) a la
compréhension de la détresse psychique et a I'accueil de I'expression féminine.

- Mettre en place des protocoles d’écoute systématiques, comme des évaluations
réguliéres de supervision psychologique et spirituelle.

- Reconnaitre la fragilité comme une composante humaine de la vie religieuse, et non
comme un signe de faiblesse spirituelle. Cela suppose un travail théologique de
relecture des catégories de sacrifice, de croix et de silence, afin d’ouvrir un espace a
I'expression du vécu somatique et psychique.

Ainsi, I'institution cesse d’étre un lieu de confiscation pour devenir un espace de validation
mutuelle, ou la souffrance est accueillie comme une expérience a la fois spirituelle et
humaine [30].

Vers une pastorale et une anthropologie du soin

Cette pratique clinique axée sur la validation peut s’articuler avec une pastorale du soin et
une anthropologie relationnelle nourries du contexte africain. L’'Ubuntu, compris non pas
comme dissolution de l'individu dans le collectif, mais comme validation mutuelle des
fragilités, peut constituer un cadre éthique fécond. La culture africaine, riche de ses
pratiques de solidarité, de concertation et de médiation communautaire, peut étre
réinterprétée comme ressource : elle permet d’articuler I'individuel et le collectif, la fragilité
et la force, le silence et I'expression ([1] ; [30]).

La transition des « corps cachés » et des « voix absentes » vers une pratique clinique axée
sur la validation représente une transformation radicale :

- Pour les religieuses, il s’agit de se réapproprier un statut de sujet, en retrouvant une
relation positive avec leur étre physique et en réinvestissant I'expression comme
outil de guérison.

- Pour les institutions religieuses, il s’agit de se reconfigurer en espaces de validation,
ou la fragilité n’est plus un tabou, mais une réalité a accueillir.

Page |363



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

- Pour la psychologie et la théologie, il s’agit de développer un dialogue
interdisciplinaire permettant d’appréhender la souffrance spirituelle comme une
expérience psychologique légitime, et non comme un simple déficit de foi.

Ainsi, la pratique clinique axée sur la validation ne constitue pas seulement un horizon
thérapeutique : elle devient un projet éthique et ecclésial, visant a rétablir ’équilibre entre
spiritualité, subjectivité et humanité [31].

Conclusion

Somme toute, cet article a présenté le concept des « corps occultés » et des « voix tus »
comme cadre interprétatif pour comprendre les formes particulieres de fragilité psychique
rencontrées par les religieuses africaines. Ce modéle met en lumiére un paradoxe :
I'expérience subjective du divin, censée étre un lieu d’émancipation, peut se transformer en
vecteur de mutisme et d’effacement lorsque le corps est ignoré et que la parole est
réprimée. Nous avons montré que cette dynamique repose sur une double logique : d'une
part, des structures institutionnelles patriarcales qui releguent les religieuses dans une
position subordonnée au sein de I'Eglise ; d’autre part, des principes socioculturels africains
- I'Ubuntu, la prééminence du collectif, la valorisation du dévouement - qui accentuent la
difficulté a dire une douleur intime. Ainsi, ce qui devrait relever d’un trouble psychologique
ou d'un malaise subjectif est trop souvent recodé en termes de dévotion spirituelle,
contribuant a la dissimulation des afflictions intérieures.

Au-dela du constat, nous avons esquissé une perspective : une clinique de la considération.
Elle consiste a restaurer la visibilité du corps comme médiation spirituelle et psychique, a
créer des espaces protégés de parole, et a institutionnaliser la reconnaissance de la
vulnérabilité dans la vie religieuse. Elle appelle un remaniement théologique, qui relise les
notions de sacrifice, de croix et de silence, non plus dans une logique de dénégation, mais
dans une dynamique d’incarnation et d’humanité. Ce modéle ouvre aussi des pistes pour la
recherche. Sur le plan psychologique, il encourage le recours a des méthodologies
qualitatives capables de saisir I'expérience vécue de la souffrance spirituelle, souvent
invisibilisée par des grilles biomédicales ou normatives. Sur le plan théologique, il invite a
repenser la vie consacrée a partir de la reconnaissance du corps et de la voix des femmes.
Sur le plan anthropologique, il propose une relecture de I'Ubuntu et des traditions africaines
du soin, non pas comme dissolution de l'individu dans le collectif, mais comme cadre de
reconnaissance mutuelle des fragilités.

Par-dessus tout, la transition de 'invisibilité vers la reconnaissance n’est pas seulement un
projet clinique : elle est aussi un dessein théologique et ecclésial. Reconnaitre le mutisme et
la souffrance des religieuses comme des manifestations de leur humanité (et non comme un
déficit de foi) constitue une exigence d’écoute, d’accompagnement et de reconnaissance
authentiques. Comme le rappelle Patel [30], toute approche de la santé mentale, pour étre
juste, doit tenir compte du contexte social, culturel et spirituel dans lequel la souffrance

Page | 364



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

prend forme. C’est a ce prix seulement que I'espérance pourra redevenir partage, et que la
vie religieuse pourra se vivre dans sa vérité la plus incarnée.

Bibliographie
[1] Mbiti, ]. S. (1990). African religions and philosophy (2nd ed.). Oxford: Heinemann.

[2] Orobator, A. E. (2008). Theology brewed in an African pot. Nairobi: Paulines Publications
Africa.

[3] Meyer, B. (2011). Mediating religion: Pentecostalism and globalisation in Africa. In A. L.
Abraham (Ed.), Global Pentecostalism in the 21st century (pp. 45-67). Bloomington: Indiana
University Press.

[4] Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the management of spoiled identity. Englewood
Cliffs, NJ: Prentice-Hall.

[5] Delorme, A, & Furtos, J. (2014). La souffrance psychique et la précarité. Paris: La
Découverte.

[6] Hood, R. W, Hill, P. C,, & Spilka, B. (2009). The psychology of religion: An empirical
approach (4th ed.). New York: Guilford Press.

[7] Streib, H., & Hood, R. W. (2016). Semantics and psychology of spirituality: A cross-cultural
analysis. New York: Springer.

[8] Antonovsky, A. (1987). Unraveling the mystery of health: How people manage stress and
stay well. San Francisco: Jossey-Bass.

[9] Catalan, ]. (1991). Psychopathologie de I'expérience religieuse. Paris: Cerf.
[10] Boulaga, F. E. (1985). Christianisme sans fétiche. Paris: Karthala.
[11] Mbembe, A. (2016). Politiques de l'inimitié. Paris: La Découverte.

[12] Mauss, M. (1936). Les techniques du corps. Journal de psychologie, XXXII, ne, 3-4, 15
mars - 15 avril.

[13] Douglas, M. (1972). De la souillure. Essai sur les notions de pollution et de tabou. In
Archives de sociologie des religions, n° 33, 230-231.

[14] Kleinman, A. (1988). The illness narratives: Suffering, healing, and the human condition.
New York: Basic Books.

[15] Fassin, D. (2004). Des maux indicibles. Sociologie des lieux d’écoute. Paris: La
Découverte.

[16] Butler, J. (1997). Excitable speech: A politics of the performative. New York: Routledge.

Page | 365



International Journal of Developmental Issues in Education and Humanities 1(1):348-366 Armelle et al

[17] Fanon, F. (1952). Peau noire, masques blancs. Paris: Seuil.

[18] Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization.
Minneapolis: University of Minnesota Press.

[19] James, W. (1902). The varieties of religious experience: A study in human nature. New
York: Longmans, Green, and Co.

[20] Pargament, K. 1. (1997). The psychology of religion and coping: Theory, research,
practice. New York: Guilford Press.

[21] Foucault, M. (1971). L’ordre du discours. Paris : Gallimard.

[22] Oyéwumi, O. (1997). The invention of women: Making an African sense of Western
gender discourses. Minneapolis: University of Minnesota Press.

[23] Amadiume, 1. (1997). Re-inventing Africa: Matriarchy, religion and culture. London: Zed
Books.

[24] Nnaemeka, O. (2005). Nego-feminism: Theorizing, practicing, and pruning Africa’s way.
Signs: Journal of Women in Culture and Society, 29(2), 357-385.

[25] Freud, S. (1926). Inhibition, symptéme et angoisse. Paris : PUF.

[26] Green, A. (1990). La folie privée. Psychanalyse des états limites. Paris : Gallimard.
[27] Ricceeur, P. (2005). Parcours de la reconnaissance. Paris : Stock.

[28] Honneth, A. (2000). La lutte pour la reconnaissance. Paris: Cerf.

[29] Moltmann, |. (1993). Theology of hope. Minneapolis: Fortress Press.

[30] Patel, V. (2018). Global mental health: Principles and practice. Oxford: Oxford University
Press.

[31] World Health Organization. (2022). World mental health report: Transforming mental
health for all. Geneva.

Page | 366



